

# साक्षिप्र-मनुरमृति

अर्थात्

हिन्दुओं के वैदिक धर्म का गटका

यहकती, चतुर्वेदी द्वारका प्रसाद शम्मी

"इदं स्वस्त्ययमं श्रेष्ठमिदं चुद्धिविवर्द्धमम् इदं यशस्य मायुष्य मिदं निःश्रेयसं परम् " —मनु-स्मृति श्र० १, श्लोक र०६

> मकाशक नेशनल प्रेस, प्रयाग

> > ्रमुखंय पाँच आना

# चतुर्वेदी द्वारका प्रसाद शम्मा कृत

| १ ब्रारच्यापन्यासं, प्रथम               | १≖—संदिप्त-कंटिक-पुराण ।∽    |
|-----------------------------------------|------------------------------|
|                                         | १६-शिष्टाचार-पद्धति।         |
| भाग (संचित्र) ॥=)                       | २०हिन्दी-निवन्ध-शिला ॥=      |
| २ ं दूसरा गाभ (सचित्र) ≈॥)              | 1                            |
| २—श्रीमद्भागवत् संग्रह ॥=)              | २१भाषा-हितोपदेश।             |
|                                         | २२—दसंकुमारी का वृत्तान्त।   |
| (सचित्र) ॥=)                            | २३—नाटकीय-कथा।               |
| ४—रामायणीय संग्रह                       | २४ - हिन्दी व्याकरणशिदा। ।=) |
| (सचित्र) ॥=)                            | २५याज्ञवल्का स्मृति-सार।     |
| ५—संनिप्त-मनु-स्मृति।                   | २६—श्रादर्श- महात्मागण,      |
| ६—संदिप्त-विष्णु-पुराण ॥=)              | ्र प्रथम भाग॥=)              |
| ७—सच्ची मनेाहर                          | २७—श्रादर्श-महात्मागण,       |
| कुद्दानियाँ 🔐 🗀 📗                       | हितीय भाग ॥=)                |
| = उपदेश-रत्न-माला । )                   | -२=-श्रीमद्भगवद्गीतार्थ      |
| ६ <del>सं</del> चिप्त-पाराशर-स्वृति ।⁻) | संग्रेह ١-)                  |
| १०श्राश्चर्य-सप्त-दशी ।-)               | २६—उपासना कल्पहुम 17)        |
| ११—ग्रीस और रोम की दन्त-                | ३०पौराशिक उपाख्यान           |
| कथाएँ)                                  | ं प्रथम खराड ॥≈)             |
| १२-संदिप्त मार्फएडेय-पुराए।-)           | ३१पौराणिक उपाष्यान           |
| १३—हिन्दी- महाभारत,                     | ्र द्वितीय खराड ॥≈)          |
| प्रथम खराड ॥≈)                          | ३२हिन्दी-पद्य संग्रह ॥=)     |
| १४—हिन्दी-महाभारत,                      | ३३—हिन्दी-महामारत जिल्द-     |
| द्वितीय खराड ॥=)                        | दार ग्रहारहीं पर्व सहित १।)  |
| १५-भारतीय-उपाख्यान-माला                 | ३४भारतीय उपाख्यान-माला       |
| प्रथम खराउ ।=)                          | (स्चित्र्) १।)               |
| १६भारतीय-उपाख्यान-मार्ला                | पृ३—पौराणिक <b>उपा</b> ख्यान |
| द्वितीय खराड॥=)                         | सम्पूर्ण जिल्ददार १।)        |
| १७ सरल-पत्र सोम                         | ३६—राविसन क्सा १)            |
| रामन किन लील रैन                        |                              |
|                                         | क्षुलर, इलाहाबाद।            |

# उपहार

"बालकापयागी-पुस्तकमाला" का यह पाँचवाँ अंक और आर्थ्य जाति की प्राचीनतम सभ्यता का इतिहास "संक्षिप्र-मनुस्मृति" हम उन भोले भाले बच्चां के। उपहार में देते हैं, जिन्हें देखने से हमारे हृदय में आन्नद की तरङ्गें उमड्ने लगती हैं और जिनकी नैतिक-ज्ञान-वृद्धि के ऊपर इस देश की सम्पत्ति-वृद्धि निर्भर है। चतुवे दी द्वारका प्रसाद शर्मा

# यन्थ-परिचय

र्जिस समयं भारतवर्ष का शासन श्रार्थ्य सम्राटी के हाथ में था, उंस समय मेनुस्मृति के अवर अवर का पालन उसी नरह होता था, जिस तरह वर्त्तमान श्रह्मरेज़ी साम्राज्य में "इरिडयन पीलन कोड " श्रीर " सिविल प्रोंसीडर कोड " का हो रहा है।

जिस तरह दराड और संस्पत्ति संस्वन्धी व्यवस्था आजकल वकील वैरिस्टरों से ली जाती है, वैसे ही किसी समय इस श्रार्थ-दगर-नीति-विधान अर्थात् मनुस्ट्रति के बाता ब्राह्मण संमर्भे जाते थे। मनुस्मृति अध्याय १ के १०६वें श्लोक में, प्रन्थ 'की महिमा में लिखा है कि" मनु-स्मृति यश और आयु की धंढ़ाने चाली और मनुष्य के कल्याण का सर्वोत्तम साधन है।"

मनु-स्मृति, ब्राह्मणी तथा अन्य वर्णी के विधि-पूर्वक कार्य श्रीर श्रकायों के। बतलाने के लिये स्वायमभूष मुद्ध ने रची है। श्रञ्ही तरह से इस धर्म शास्त्र का पढ़ना चाहिये। क्योंकि जो धरमं-शास्त्र नहीं जीनता, उसका जन्म निष्फल जाता है। धर्म न जीनने वीला मर्ज्य, मजुष्य नहीं है। वह पशु है।

वेद में भी मनु की बनाई स्मृति की प्रशंसा की गई है। लिखा है। मंद्र की स्मृति मनुष्यों के लिये उसी तरहं कल्याण-वायिनी है, जैसे चीमार के लिये श्रीषर्ध । जैसे मकान की नीव रढ़'करने की आवश्यकता होती है—वैंसे ही मनुष्य किपी बर की नीव, बिना मनुस्मृति पढ़े और उसमें बतलाये धर्मानुष्ठात के कभी दढ़ नहीं हो सकती पूर्ण के प्राप्त करें

मनुष्यों की वाल्यावस्था ही में बिंद इस परमोपयोगी धर्म शास्त्र का क्षान करवा दिया जाय, तो आगे चल कर, वे कभी लत्-मार्ग से च्युत नहीं हो सकते। उसकी धर्म-निष्ठा में कभी व्याघात नहीं पड सकता। वे धर्म के स्वक्रप-का भली भाँति जान सकते हैं। इसीलिये इस उपयोगी संग्रह की हमने सरल रीति से, हिन्दी भाषा में बनाया है।

"सृष्टि प्रकरणा के पढ़ने से विदित होगा कि सृष्टि की आदि में मनु का जन्म हुआ और वेदों के साथ ही साथ इस स्मृति का भी जन्म हुआ था। यह वड़ा पुराना धर्म-प्रन्थ है। जो वैदिक धर्म मानने वाले हैं, वे मनुस्मृति का वेद के बरावर हा आवर करते है। क्या वैष्णव, क्या शैवी, क्या आधुनिक परिष्हत वेदानुयायी—सभी, मनुस्मृति को आदर की वस्तु समभते हैं।

इस प्राचीन ग्रन्थ-रत्न में श्राह, एवम् मृत्ति-पूजा की चर्चा भी मिलती है जिसे कुछ पुराण-विरोधी प्रविप्त बतलाते हैं। यदि इन विषयों की, थोड़ी देर तक, तर्क के लिये, इम च्लेपक ही मान ले, तो भी वे मूल-ग्रन्थ में इस तरह प्रविप्त किये गये हैं कि उनके निकालने से मूल-ग्रन्थ श्रद्ध भद्ध हो जाता है। इमने जहाँ जिस स्थल पर इन शावश्यक और श्रनु ठिय क्रम्मीं का प्रकरण श्राया है—वहाँ पाद-टिप्पणी (Foot-notes) में इन विषयों का स्पर्धा-करण भी कर दिया है।

्रस स्वार्थ-पूर्ण और आलस्य-पूरित युग में, लोगों को प्रत्येक प्रन्थ में हो पक दिखलाई पड़ते हैं हो पक की परिभाषा यही हैं कि जो-बात अपनी परिमित बुद्धि में न आये, जो आजकल की पाश्चात्य-सभ्यता के विरुद्ध हो और जिसके साधन में व्यय और कए हो-चही प्रविप्त विषय है। हमें इससे कुछ भी प्रयोजन नहीं कि मनुस्मृति में प्रविप्त विषय कौन कौन से हैं। यह स्मृति बड़ी प्राचीन है। इसके प्रमाण हमारे पूर्वाचार्थ्यों ने अपने धर्मा-प्रन्थों में उद्धत किये हैं। इसिलिये हमें जो मनुस्मृति अयं उप-लब्ध है वहीं मान्य है । श्रोत-स्मार्च धर्म की भित्ति इसी पर टिकी है।

मनुस्मृति में वारह अध्याय हैं। प्रथम अध्याय में, ११६ ; दूसरे में, २४६ ; तीसरे में, २८६ ; चौथे में, २६० ; पाँचवें में,१६६ लड़ में, ६७ ; सातवें में, २२६ । आठवें में ४२० ; नवें में, ३३६ ; दशवें में, १३१ ग्यारहवें में, २६६ और वारहवें में, १२६ शलोक हैं। ब्राह्मणीं तथा जन्य वर्णी के विधि-पूर्वक कर्तव्याकर्त्तव्य के निर्णय के निमित्त, स्वायम्भुव मनु ने यह स्मृति रची है। यल पूर्वक इस शास्त्र के पढ़ना, ब्राह्मणों का कर्त्तव्य है। मनु की आज़ा है कि विद्यान ब्राह्मण ही शिष्मों को यह पूरा शास्त्र पढ़ावें, अन्य कोई वर्ण वाला इसे पढ़ाने का अधिकारी नहीं है।

' इस स्मृति में सारे धर्म कहे गये हैं। सब कर्मों के गुण दोषों का विचार किया गया है। श्रोर चौरों वर्णों के सनातन श्राचार धतलाये गये हैं। मनु जी सर्व-झान-मय थे, इस लिये उन्होंने अपनी 'स्मृति 'में जो कुछ धर्म कहा है—वह वेदों में ज्यों का त्यों मिलता है। किन-कुल-तिलक कालिदास की यह उपमा "श्रुतेरिवार्थं स्मृतिरन्वगच्छत्" मनुस्मृति में पूरी पूरी घटती है।

ं अति-स्मृति में कहे हुए धर्म कर्म करने का मनुष्य के। इस लोक में की की और परलोक में सुख मिलता है। यह की अधित अ

श्रीर 'धरमें शास्त्र को " स्मृति " कहते हैं। इनमें वर्णित विषय विचार श्रीर तर्क के परे हैं। मनु जो ने द्वितीय झध्याय के १० वें श्लोक में लिखा है :—

"जो ब्राह्मण हेतु शास्त्र अर्थात् कुतर्क अवलम्बन कर के, श्रुति-स्मृति के। अमान्य ठहराता है, वह वेद-निन्दक है, नास्तिक है और समाज से निकाल देने येएय है।

मनुस्मृति वेद का समकालीन ग्रन्थ है। इसमें वर्णित यम नियम, सदाचार तथा शिष्टता के नियमों के देखने से जान पड़ता है कि भारत-वासियों की सभ्यता बहुत पुरानी है। भारतवासी ही पृथिवी की श्रादि सभ्य जाति हैं। यहाँ सभ्यता उस समय विद्यमान थी, जिस समय पृथिवी की श्रन्यजातियाँ घोर श्रन्थकार में पड़ी थी। इस देश की सभ्यता का इतिहास इतना पुराना है कि श्रन्य-जातियों की समक्त में उसकी प्राचीनता नहीं समाती श्रीर, वे इस देश की सभ्यता के प्राचीनत्व की श्रपनी सभ्यता के श्रारम्भ काल के कुछ ही वर्षी पूर्व टरोलते हैं। किन्तु वास्तव में यह वात नहीं है।

इस संग्रह में हमने श्रध्याय के श्रनुसार विषय संग्रह किये हैं। साथ ही प्रत्येक विषय का शोर्षक भी दे दिया है। विषय सूची के देखने ही से, जो जिस विषय का देखना चाहे, कर देख सकता है। विषय-सूची के देखने से प्रत्येक श्रध्याय में वर्णित विषय श्रवगत हो जाते हैं। श्रगर हिन्दी के प्रेमियों ने इस संप्रह का आदर किया, तो हम आगे चल कर, "पाराशर-स्मृति संप्रह " नाम की पुस्तक भी शीव्र लिखेंगे। क्योंकि मनुस्मृति सर्व-मान्य होने पर भी. युग भेद से, कलियुग में, पाराशर-स्मृति ही की ऋषियों ने मान्य टहराया है। लिखा भी है "कली पाराशर स्मृताः"।

प्रयाग, कार्तिक शुक्का १५, सं० १६६७. } चतुर्वेदी द्वारका प्रसाद शस्मा

# विषय-सूची

#### [ पहिला अध्याय ]

| १सृष्टि-रचना अकरख ।               | र               |
|-----------------------------------|-----------------|
| २—काल-विभाग।                      | ধ্ব             |
| ३कर्म-विभाग।                      | ñ               |
| ४ त्राह्मचाँ की श्रेष्टता ।       | ŧ               |
| ५—त्राचार-मधिमा।                  | છ               |
| [दूसरा अध्याय ]                   |                 |
| १—दंश निरूपण्।                    | gira).<br>Sirah |
| २वर्ण-धन्मं निम्नपण् ।            | 3               |
| ३मंहकार।                          | 3               |
| ४ब्रह्मचारियों के फर्स व्य फर्म । | ई १             |
| ५यायत्री जप महास्य ।              | १३              |
| ६ – एकादश इन्द्रिय-वर्णन ।        | કર્સ            |
| ७—सन्धा-विधान।                    | 63              |
| ≖—वियादान के पात्र।               | र्ध             |
| <b>&amp;</b> —सद्यूचार ।          | १४              |
| १०-परिनीपा प्रकरण ।               | १६              |
| ११-शिष्य के कत्तर्य।              | १=              |
|                                   |                 |

# विषयं सूची

#### [ पहिला अध्याय

१ --- व्यक्ति अस्त्रमा ।

| 1-618-can said                                  | •           |
|-------------------------------------------------|-------------|
| २—काल-विभाग।                                    | 8           |
| ३—कर्म-विभाग। , -,                              | धू          |
| ४—ब्राह्मणों की श्रेष्ठता i                     | ह           |
| ५—श्राचार महिमा।                                | ও           |
| [ दूसरा अध्याय ]                                |             |
| र्—देश निरूपग्।                                 | =           |
| २—वर्ण-ध्यमं निरूपण्।                           | 3           |
| ३—संस्कार।                                      | 3           |
| ४—त्रह्मचारियों के कत्त <sup>े</sup> व्य-कर्म । | ११          |
| ्र प्रायत्रो जप महातम्य ।                       | १३          |
| ६—पकादश इन्द्रिय-वर्णन।                         | १३          |
| ७—सन्धा-विधान ।                                 | १३          |
| द─विद्यादान के पात्र ।                          | १४          |
| <b>६</b> —सद्युचार।                             | १४          |
| १०-परिनाषा प्रकरण।                              | <b>₹</b> \$ |
| ११—शिष्य के कर्त्तव्य।                          | १⊏          |
|                                                 | •           |

#### [ २ ]

# [तीसरा अध्याय]

| १—गृह€याश्रम ।                | 46      | • •        |                                        | २०         |
|-------------------------------|---------|------------|----------------------------------------|------------|
| २—विवाह याग्य कुल श्रीर       | कन्या । |            | ••                                     | २०         |
| ३—विवाहों के नाम।             |         |            |                                        | રશ         |
| ४-पञ्चमहायज्ञ ।               | •       | •          | •                                      | २२         |
| ५─श्रतिथि-सत्कार ।            |         |            | •                                      | २२         |
| ६—पितु-श्राद्ध।               |         |            |                                        | २३         |
| •                             |         |            |                                        |            |
| [ चौथा                        | अध्या   | य ़]       | , 1 <sup>4</sup>                       |            |
| १—जीविका।                     | •       |            |                                        | રપૂ        |
| २—गृहस्यों के साधारण निय      | स्म ।   |            |                                        | २६         |
| ३—दिनचर्या ।                  |         |            |                                        | ३१         |
| ४—न खाने येाग्य श्रन्न ।      |         |            | <b>1</b>                               | ३६         |
| ५—विविध दानीं का फल           |         |            | -                                      | <b>⊘</b> € |
| ६—पापों का फल।                | •       | •          | ***                                    | ३⊏         |
| ७—परलोक चिन्ता ।              |         |            |                                        | 35         |
| r-ध्यान देने येाग्य श्रावश्यक | .वाते । |            |                                        | 38         |
|                               |         |            |                                        |            |
| [ पाँचवाँ                     | अध्यार  | <b>[</b> ] | -                                      |            |
| १.–मौत का कारण।               |         |            | ************************************** | કદ         |
| २—ग्रखाद्य पदार्थ ।           |         | . 7        | ₹₹ <sup>†</sup>                        | धर         |
| 3-जीव-हिंसा के दोष।           |         | •          |                                        | ઇર         |
| 3—श्रौच निर्णय ।              |         | ••         | •                                      | ઇક         |
|                               |         |            |                                        |            |

| ५स्त्री-धर्म ।<br>६विधवा स्त्रियों के धर्म ।  | 왕교               |
|-----------------------------------------------|------------------|
| [ छठवाँ अघ्याय ]                              |                  |
|                                               | **               |
| १वाणप्रस्थ- श्राक्षम ।                        | μo               |
| २—संन्यासाश्रम।                               | पु३              |
| ३—कुटीचर संन्यासियों के धर्मा।                | पृह              |
| [सातवाँ अ                                     |                  |
| १—राजा की स्रावश्यकता।                        | ं ते≒            |
| २—दराड की आवश्यकता।                           | 48               |
| ३—राजा के कर्त्तव्य।                          | \$0              |
| ४—मंत्री की यायग्ता।                          | ६२               |
| प <del>्र-</del> दूत या जासूसें। की येाग्यता। | ६२               |
| ६शत्रु से राज्य की रत्ना के उपार्य ।          | <b>ફ</b> 3.      |
| ७—राजा का ब्रह्मचारी ब्राह्मणी के साथ वर्ताव  | ६३               |
| द-युद्धक्षेत्र में राजा का कर्त्तव्य ।        | ६४               |
| ६—साम्राज्य रज्ञा के उपाय।                    | ६५               |
| [ आठवाँ अध्याय ]                              |                  |
| १—सॉसारिक मुख्य व्यवादार।                     | ६≍               |
| २—सभा नियम।                                   | ६६               |
| ३राज्य-नाश् के कारण                           | ~ <b>G</b> 0     |
| र्ध-न्याय का विधान।                           | ~ <b>~ ~ </b> \$ |
|                                               | · •              |

| ५-साची (गवाह) कैसे होने चाहिये ? | ું કુ            |
|----------------------------------|------------------|
| ६—द्यांड विधान।                  | પ્રશ્            |
| ७—व्याज की व्यवस्था।             | ত<br>ত           |
| ≖—फुटकल बातें।                   | હયુ<br>હ         |
|                                  | 01               |
| नवां अध्याः                      |                  |
| २—स्त्रियों की रहा।              | وی               |
| २—साधारण प्रजाधर्म ।             | <b>9</b> =       |
| ३—विधवा विवाह की ज़िन्दा ।       | <u>ક</u> ્       |
| <b>४—त्याज्य स्त्रियाँ ।</b>     | <u>,  ૭</u> ૬,   |
| ५-विवाह का समय।                  | <b>E0</b>        |
| ६—बटवारा                         | <b>20</b>        |
| ७—जुग्रा                         | <b>ڇ</b> وڙ      |
| ⊏—त्राह्मण् महिमा।               | ू=३ <sup>°</sup> |
| •                                |                  |
| [ दसवां अंध्याय                  |                  |
| १—जन्म से वर्णव्यवस्था।          | <b>=8</b>        |
| २-श्रन्य-जातियों के कर्मा।       | EÅ               |
| ३चारों वर्णां के संवित्त कर्मा।  | ΞŸ               |
| ४—त्रापद्धमर्म। ् ें '           | <b>इ</b> ६       |
| <br>यारहवाँ अध्याय               |                  |
| १—दान-विधान                      | <b></b>          |
| २—ंब्रह्म-यल्,।                  | 3:               |

#### [ 4 ]

| ३—प्रायश्चित श्रीर पापों का फल। | 20        |
|---------------------------------|-----------|
| ४—तपस्या का फल ।                | 93        |
| ५—चेदमाहातम्ब ।                 | હર        |
|                                 |           |
| [ बारहवाँ अध्याय ]              |           |
| १कम्म-ये।ग्य का निर्ण्य।        | ક્ષ્ર     |
| २गुग्-निरूपग् ।                 | £ñ        |
| ३गुणीं के भेद।                  | કદ        |
| ४—कम्मां सुसार-यानि ।           | <b>e3</b> |
| ५मुक्ति-पाने के उपाय।           | 25        |
| ६—उपसंदार।                      | 33        |



#### पहिला अध्यांय

#### सृष्टि रचना-पकरण

पहिले पहिल चारों श्रोर श्रम्धेरा छाया हुआ था। इसके वाद प्रकाश उत्पन्न हुआ। फिर सनातन परव्रह्म स्वयं शरीर धारण कर, प्रकट हुए। उन्हों ने श्रपने शरीर से भाँति भाँति की प्रजा रचने की इच्छा से पहिले जल बनाया। उस जल में शक्ति कपी श्रपना वीज डाला। इससे सोने की रज्जत का सूर्य्य की तरह चम चमाता एक श्रएडा उत्पन्न हुआ। उस श्रएडे से सब के बाबा ब्रह्मा उत्पन्न हुए।

ब्रह्मा जी ने विश्व की दो भागों में वाँटा। ऊपर के भाग में स्वर्ग आदि लोकों की रचा और नीचे के खएड में पृथिवी बनायी। दोनों खएडों के बीच में आकाश, आठो दिशाएँ \* तथा समुद्रों की

<sup>ें</sup> पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण, चार दिशाएँ, और ईशान नैऋत्य, वायव्य और अग्नि चार विदिशाएँ कहलाती हैं।

रचना की। इसके बाद ब्रह्मा जी ने मन बनाया। मन के बाद महत्तत्व और श्रहद्वार की रचना की गयी। फिर उन्होंने इन्द्रियों का रचा। फिर महत्तत्व और श्रहद्वार तथा पञ्चतन्मात्रा से, जगत् की रचना की गयी।

फिर देवता, साध्य और ज्ये।तिष्ठोम आदि यहां की सृष्टि की गयी। ब्रह्मा जी ने अग्नि, वायु और सूर्य्य से यहा कार्य्य के लिये कम से ऋक, यज्ञ और साम नाम के तीन वेदों को रचा। इसके वाद प्रजा बनाने की इच्छा से उन्होंने काल, नचत्र, ब्रह्म, नदी, समुद्र, पर्वत. ऊँची नीची पृथिवी, तपस्या, वाक्य, चित्त की प्रसन्नता, काम और क्रोध की रचना की।

कर्म का विभाग करने के लिये ब्रह्मा जी ने धर्म श्रीर श्रधम्म बनाया श्रीर इनका प्राणियों के सुख दुःख का कारण ठहराया। फिर बड़े से बड़े श्रीर छोटे से छोटे प्राणी बनाये। परमेश्वर ने सृष्टि की श्रादि में जिन्हें जिस कर्म में लगाया, वे बारम्बार जन्मने पर भी, वही काम करने लगे। श्रर्थात् हिंसा श्रिहंचा, मृदुता, कूरता, धर्म श्रधम्म, सत्य श्रथवा मिथ्या— जिसका जो गुण परमेश्वर ने प्रथम रचना के समय नियत किया, पीछे से वे ही गुण उस देहधारी प्राणी में श्रपने श्राप उत्पन्न होने लगे।

पृथिवी श्रादि लोकों की चढ़ती के लिये, परमातमा ने श्रपनं मुख से ब्राह्मण, भुजाशों से चत्रों, उठ से वैश्य श्रीर पैर से श्रद्ध की रचना की। उस प्रभु ने श्रपने शरीर की दे। भागों में चाँट कर, श्राधे से पुरुप श्रीर श्राधे से ख्री उत्पन्न की। किर उस स्त्री की-के। खंसे विराट के। उत्पन्न किया। उस विराट नाम के पुरुप

**<sup>≭</sup>श्चाकाश, वायु, श्रग्नि, जल, पृथ्वी ।** 

ने तपस्या की। तपस्या कर के जो पुरुष उत्पन्न किया, उसका नाम मनु पड़ा। उन्हीं मनु की कही हुई यह स्मृति है।

मनु ने पहिले दस महिष प्रजापित बनाये। उनके नाम हैं—
मरीचि, श्रित्र, श्रित्तरा, पुलह, पुलस्त्य, क्रतु, प्रचेता, बसिष्ठ,
भृगु और नारद। इन दस । महिषियों ने महातेजस्वी सात मनुश्रों
की सृष्टि की और जिनकी रचना ब्रह्मा ने नहीं की थी, उनकी
रचना इन्होंने की। महिष , राज्ञस, यज्ञ, किञ्चर, पिशाच, गन्धर्व
श्रप्सरा, श्रस्तर, नाग, सर्प, गठड़, पितर, बिजली, बज्ज, बादल,
इन्द्रधनुष, धूमकेतु, धुव, बानर, मछली, सिंह श्रादि श्रनेक प्रकार
के पशुपन्ती, बृज्ञ, लता श्रादि उत्पन्न किये।

जीवधारियों का, सृष्टि के अन्त में, जैसा कर्म था, उनकी उसीके अनुसार, दूसरी सृष्टि के आदि में, रचना की गयी।

जीवधारी प्राणियों की सृष्टि तीन प्रकार की है। यथा, १ जरायुज जो गर्म्भ से उत्पन्न होते हैं। २ अग्डज—जो अग्डे से उत्पन्न होते हैं। ३ स्वेदज—जो पसीने से पैदा होते हैं। ४ उद्भिद्- जो पृथिवी को फोड़ कर निकलते हैं। हिरन, शेर, कुत्ता, बिल्ली, दो पांव-वाले, दान्त-वाले प्राणी, राचस, पिशाच, और मजुब्य जरायुज कहलाते हैं। पन्नी, सर्प, घड़ियाल, मछुलियाँ, कछुए, मढ़क, नेवला आदि अग्डज कहलाते हैं। मच्छर, मक्बी, जूँ, खटमल, पतक आदि स्वेदज कह जाते हैं। वृत्त आदि उद्भिद् कहलाते हैं।

ं उद्भिद् भी दो प्रकार के होते हैं। एक तो वे जो बीज से पदा होते हैं। दूसरे वे जो शाखा लगाने से उत्पन्न होते हैं। जिनमें फल और फूल लगते हैं और जिनके फल पक जाते हैं, उन्हें "औषघ" कहते हैं। जो बिना फूले ही फलते हैं, उन्हें ''वनस्पति" कहते हैं। जिनमें फेवल फूल ही हों अथवा केवल फल ही लगते हों—ऐसे बुकों का भी "वनस्पति" कहते हैं।

गुच्छ व लता अनेक प्रकार की हैं। इनमें कोई बीज से औ

ये सब भी अनेक भाँति के असत्कर्भा से जकड़े हुए हैं और इनमें चेतन शक्ति भी मौजूद है। आदिमयों की तरह इनकी भं सुख दुःख मालूम होते हैं।

### २-काल-विभाग

श्रद्वारह निमेष की एक काष्ठा होती है। तीस काष्ठाश्रों की एक कला; तीस कलाश्रों का एक मुहूर्च; श्रीर तीस मुहूर्चों का एक दिन रात होता है। सूर्य्य—मजुष्य श्रीर देवताश्रों के दिन रात का विभाग किया करता है। रात श्राणियों के सोने के लिये और दिन काम करने के लिये बनाया गया है।

मनुष्यों का एक महीना पितरों का एक दिन रात होता है। उजेले पाख का दिन अंधेरे पास की रात होती हैं। उजेले पास में पितर लोग काम करते हैं और अंधेरे पास में सोते हैं।

मनुष्यों के एक वर्ष में देवताओं का एक दिन रात होता है।
मनुष्यों के छः महीने की उत्तरायणः और दूसरे छः महीनों की
दिविणायनि कहते हैं। उत्तरायण देवताओं का दिन और दिविणायन उनकी रात है।

<sup>\*</sup> शुक्कपद्म । † कृष्ण पद्म । ‡ जब से दिन बढ़ने लगता है तब से ''उत्तरायण" आरम्भ होता है । § जब से दिन घटने लगता है तब से 'दिन घटने लगता है तब से 'दिन घटने लगता है ।

मनुष्यों के ३६० वर्षों का एक "दैव वर्ष" होता है। दैव-वर्ष से चार हजार वर्षों का सत्ययुग होता है। उस युग के पहिले चार सो वर्ष की सन्ध्या और अन्त में चार सो वर्षों का सन्ध्यांश होता है। तीन हज़ार दैव-वर्षों का त्रेता-युग और उसकी तीन सो वर्ष की सन्ध्या और तोन सो वर्ष का सन्ध्यांश होता है। दो हज़ार दैव-वर्षों का ग्रापर होता है और द्वापर की सन्ध्या और उसके सन्ध्यांश में दो दो सो दैव-वर्ष होते हैं। किलयुग में एक हज़ार दैव-वर्ष होते हैं और एक सो दैव-वर्षों की सन्ध्या और एक ही सो दैव वर्षों का सन्ध्यांश होता है।

दैव-वर्षों के हिसाब से वारह हज़ार वर्ष मनुष्यों के चतुर्यु गों में देवताओं का'एक युग होता है। देवताओं के एक हज़ार युगों का ब्रह्मा का एक दिन होता है और इसी हिसाब से उनकी एक रात होती है।

पहिले जो देव-युग का हिसाब बतलाया गया है, उसीके हिसाव से इकहत्तर युगों का एक मन्वन्तर कहलाता है।

#### ३-कर्म-विभाग

युगों के बदलने पर धर्म भी घटता बढ़ता रहता है। सत्य-युग में तपस्या ही मुख्य धर्म माना गया है, त्रेता में झान को श्रेष्ठ मानते हैं। द्वापर में यहा और कलियुग में केवल दान ही धर्म है।

परमात्मा ने जैसे श्रपने शरीर से ब्राह्मण, ज्ञिय, वैश्य श्रीर शूद्र ; चार वर्ण वनाये—वैसे ही चारों वर्णों के कम्म भी श्रलग श्रातग वना दिये।

्रिपढ़ना, पढ़ाना, यज्ञ करना, यज्ञ कराना, दान देना और दान लेना—ये छः कर्म्म ब्राह्मणों के करने के हैं। ध्रजा की रहा करना, दान देना, यक्ष करना, पढ़ना, श्रीर भोगों में श्राशक्त न होना—ये हित्रियों के कर्म्म हैं।

पशुश्रों की रत्ता करना, दान देना, यश करना, पढना, व्यापार के। बढ़ाने के लिये धन लगाना, श्रौर खेतीबारी करना—वैश्यों के कर्म हैं।

छुल छिद्र छोड़ कर, ब्राह्मण, चित्रय श्रीर वैएय की सेवा करना, श्रुद्रों का प्रधान कम्मे है।

#### १-ब्राह्मणों की श्रेष्ठता

पुरुष के पाँव का ऊपरी भाग पवित्र है। फिर उसके बाद नामि का ऊपरी भाग पवित्र है, उससे भी मुख श्रेष्ठ है।

ब्रह्मा के पवित्र मुख से ब्राह्मण उत्पन्न हुए। वे सब वर्णी के पहिले जन्मे और वेदों को सब से प्रथम पढ़ने से—वे सारी सृष्टि के धर्म का अनुशासन करने वाले हुए।

देवताओं और पितरों को हव्य कव्य भिले और उससे सब संसार की रचा हो—इसीलिये ब्रह्मा ने तपस्या कर के, पहिले अपने मुख से ब्राह्मण उत्पन्न किये।

स्वर्ग में रहने वाले देवता जिनके मुख से हवन की वस्तुर्थ़ों को सदा भोजन किया करते है; श्राद्धादि में जिन्हें श्रन्न श्रादि भोजन करने से पितृ गण सन्तुष्ट होते है—उन श्राह्मणों से बढ़ कर, इस पृथिवी पर कौन हो सकता है?

उत्पन्न हुए पदार्थी में, जिनके प्राण हैं. वे अष्ठ है। प्राणवालीं में वे अष्ठ हैं, जो बुद्धि वाले हैं। बुद्धि वालों में मनुष्य श्रेष्ठ हैं। श्रीर मनुष्यों में बाह्यण श्रेष्ठ हैं।

ब्राह्मणों में विद्वान् ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं। विद्वानों में शास्त्रों को रीति के श्रनुसार कार्य्य करने वाले ब्राह्मण श्रेष्ठ हैं श्रीर कत्तं व्य कर्म करने वालों में ब्रह्म का जानने वाला ब्राह्मण श्रेष्ठ है।

तीनों लोकों के बीच सब धन ब्राह्मणों ही का है। ब्राह्मण जो स्ताते, पिहनते और दान करते हैं-घह पराया होने पर भी उनका ही है। क्योंकि ब्राह्मणों ही की कृपा से श्रन्य लोग मोजन पानादि से जीवित हैं।

### ५-आचार महिसा

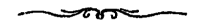
श्राचार का पालन करना प्रमधम्म है। इसलिये श्रात्म-ज्ञानी ब्राह्मण सदा ही श्राचार का पालन करे। श्राचार भ्रष्ट होने से ब्राह्मण वेद का फल भागी नहीं हो सकता।

मुनियों ने श्राचार से धर्म की प्राप्ति देख कर श्रीर श्राचार के। समस्त तपस्या का मूल कारण जान कर श्रीर श्राचार के। कल्याणकारी समक्ष कर, धारण किया है।





# दूसरा अध्याय



#### १-देश निरूपण

सरस्वती और वृपद्वती नाम की निद्यों के वीच वाले देश को पिएडत लोग किह्यावर्च कहते हैं। इस देश में वसने वाले चारों वर्ण और सद्धर जातियों में जो श्राचार परम्परा से चले आते हैं-उसे ही सदाचार कहते हैं।

कुरुद्धेत्र, मत्स्य, कान्य कुब्ज, और मथुरा के। "ब्रह्मर्षि" देश कहते हैं। ब्रह्मर्षि देश, ब्रह्मावर्त्त देश से घट कर है।

"ब्रह्मावर्त्त" श्रीर " ब्रह्मर्षि " देशों में उत्पन्न श्रयजनमा ब्राह्मणों से पृथ्वी के सव लोगों के। श्रपना श्रपना श्राचार सीसना चाहिये।

उत्तर में हिमालय, दिल्ण में विन्ध्याचल के धीच का स्थान, विनशन देश के पूर्व और अयाग के पश्चिम, में, जो देश हैं, परिडत लोग उसे "आर्थ्यावर्त्त" कहते हैं।

जिस देश में काले हिरन विचरते हैं—उसे "यहीय" देग कहते हैं। इन देशों को छोड़ कर, श्रन्य देशों के। पिएडत लोग "म्लेच्छु" देश कहते हैं।

यल पूर्वक श्रव्हे देशों में रहना दिजातियों का कर्त्तव्य है, पर जीविका के लिये वे चाहे जिस देश में जा कर, रह सकते हैं।

#### २-वर्ण-धम्म -निरूपगा

ं द्विजातियों के संस्कार वैदिक-विधि से करना चाहिये। ये वैदिक कर्म्म इस जन्म श्रीर पर जन्म में पवित्र करने वाले है।

गर्भ समय में गर्भाधान श्रादि संस्कार, जातकम्मी चूडा-करण, श्रीर उपनयनादि संस्कारों से द्विजातियों के गर्भ जनित पाप नाश होते हैं।

तीनों वेदें। का पढ़ना, ब्रह्मचर्थ्य व्रत, सन्ध्या सवेरे होम, ब्रह्मचर्थ्य के समय देव ऋषियों का तर्पण, गृहस्थ हो कर सन्तान उत्पन्न करना, ब्रह्मयशादि यशों का करना-ये सब कर्म मनुष्य की देह के। पवित्र कर, ईश्वर के मिलने के येाग्य बनातें हैं।

#### ३-संस्कार

१-वालक जन्मते ही, पहिले उसका नाडा काट कर, जात कर्म नाम संस्कार करना उचित है। उस समय अपने अपने गृह्य सूत्रों से वालक के मुख में शहद और घी छोड़ना चाहिये। र २-जन्मे हुए वालक का नामकरण संस्कार दसमें, वारहमें वा उसके बाद जिस दिन, ज्यातिषी परिडत नक्त्र, लग्न आदि शुम बतलाबे, करना चाहिये।

<sup>#</sup>ब्राह्मण, ज्ञिय श्रीर वैश्य का व्रिजाति कहते हैं।

ब्राह्मण का मङ्गल घाचक, चित्रय का बलवाची, वैश्य का धन-वाची और श्रद्भ का हीनता घाचक नाम रखना चाहिये।

। ब्राह्मण के नाम के अन्त में " शर्मा", चित्रय के "वर्मा" आदि कोई-रचावाचक उपपद, वैश्य के नाम में ' गुप्त " और शद्ध के नाम के पीछे "दास" लगाना चाहिये ।

े स्त्रियों के नाम ऐसे हां, जिन्हें उद्यारण करने में कष्ट न हो अर्थ साफ़ साफ़ मालूम हो जाय, जो मनोहर हों, जो मङ्गल वाचक हों, जिनके अन्त में दीर्घ स्वर हो और जिनके पुकारने में आशीर्वाद का बोध हो।

√ ३—चौथे महीने में सूर्य्य का दर्शन कराने के लिये जन्मे हुए बालक की बाहर निकालना चाहिये।

√४-छुठें महीने में श्रन्न-प्राशन (जूठा) संस्कार करना चाहिये। ✓ ५-वेद-विधि के पहिले वा तीसरे वर्ष में कुलाचार के श्रनु-सार द्विजातियों का चूड़ाकरण (मुएडन) संस्कार करना चाहिये।

प ६-ब्राह्मण का आठवें; स्त्रिय का ग्यारहवें और वैश्य का बारहवें वर्ष में, यक्षोपवीत (जनेऊ) संस्कार करना उचित है।

ब्राह्मतेत्र की कामना रखने वाले ब्राह्मण का पाँचवें, बल की इच्छा वाले ज्ञिय का छठवें श्रोर धनशाली वैश्य का श्राठवें वर्ष में जनेऊ कर देना चाहिये।

ब्राह्मण का सोलहवें वर्ष तक, इत्रिय का,वीस वर्ष तक और वैश्य का चौबीस वर्ष तक जनंऊ हो सकता है।

#जो लोग केवल कर्म्म ही से वर्ण-व्यवस्था मानते हैं, उनके लिये नाम-संस्कार बड़े अड़चन का सस्कार है। क्योंकि दस बारह दिन का बालक आगे चस्न कर, किस वर्ण के काम करेगा—यह जान लेना सर्वथा असम्भव है। इसलिये जन्म से वर्ण-व्यवस्था माननी पडेगी। ब्राह्मण, हात्रिय श्रीर वैश्य का यदि इतने समय तक उपनयन संस्कार न किया जाय तो वे भ्रष्ट हो जाते हैं श्रीर वे ब्राह्म कह-लाते हैं।

उपतयन संस्कार से हीन, प्रायश्चित्त-रिहत वार्लो के साथ, ब्राह्मण श्रापत्ति पडने पर भी किसी तरह का सम्यन्ध न रखे।

### १-ब्रह्मचारियों के कत्त व्य कम्म

व्राह्मण ब्रह्मचारी के पिहनने के लिये सन के कपड़े और ओड़ने की काले हिरन का चमड़ा; चित्रय ब्रह्मचारी के पिहनने के लिये मेढ़े के रोप के बने उनी कपड़े और ओड़ने की बकरे का चमड़ा होना चाहिये।

व्राह्मण की मेखला (करधनी) नीचे की श्रोर हो, अंची न रहे, केमल हो, तिहरी मूँ ज की वनावे। चित्रय की मृर्व्यामयी \* धनुप के रोदे की नरह श्रीर वैश्य की सन की बनी हुई, तिगुनी करधनी होनी चाहिये।

ब्राह्मण का यक्नोपवीत (जनेक) कपास के सूत का, चित्रय का सन के सूत का, श्रीर वैश्य का मेढे के रीम के सूत का— वनाना चाहिये।

ब्राह्मण, इत्रिय और वैश्य ब्रह्मचारियों की कम से, वेल अथवा पलाश, बट व खदिर और पीलू अथवा उदुम्बर का दएड रखना चाहिये।

उपनीति ब्रह्मचारी ब्राह्मण पहिले " भवत् " शब्द कह के भीख माँगे। ब्रह्मचारी पहिले माँ बहिन तथा उन स्त्रियों से भिन्ना माँगे, जो उसे कूँ छा न लौटा दें।

<sup>\*</sup>एक प्रकार की लता होती है।

ब्रह्मचारी भिन्ना ला कर, गुरु के सामने रखे श्रीर गुरु से श्राक्षा ले पूर्व मुख बैठ भोजन करे।

श्रायु की इच्छा वाले पूर्व मुख, यश चाहने वाले द्तिण मुख, धन चाहने वाले पश्चिम मुख, श्रौर सत्य की इच्छा रखने वाले उत्तर मुख वैठ कर, भोजन करें।

द्विजाति हाथ पाँव श्रौर मुख धो कर, प्रसन्न चिच हो, भोजन करें। भोजन कर चुकने पर, फिर हाथ पैर मुख धोवें।

श्रपना जुठा श्रन्न किसी के। न देना चाहिये श्रौर न जुठे मुँह कहीं जाना चाहिये। भोजन धीरे धीरे करना चाहिये। श्रिषक भोजन न करे।

सातगॅ संस्कार केशान्त (मृंडन) सस्कार है। ब्राह्मण का सोलहवें चत्रिय का बाइसवें ब्रोर वेश्य का चीवीसवें वर्ष में केशान्त सस्कार करना चाहिये।

स्त्रियों की देइ-शुद्धि के लिये उपनयन की छोड़ सभी संस्कार यथा समय करने चाहिये। पर स्त्रियों के संस्कार श्रमंत्रक होने चाहिये। विवाह—संस्कार ही स्त्रियों का वैदिक उपनयन संस्कार है।

शिष्य का उपनयन संस्कार करा कर. गुरु की चाहिये कि शिष्य का पहिले शुद्धि. श्राचार, प्रात काल और सायंकाल सन्ध्यावन्दन और हवन करने की विधि सिखावे।

शिष्य के। चाहिये कि पढ़ना श्रारम्भ करते समय श्रीर समाप्त करते समय गुरु के पाँच छुए। गुरु के चरण दोनी दार्थी से छुए। दहिने हाथ से दिहने पैर के। श्रीर बार्ये हाथ से बार्ये पर के। सूना चाहिये।

#### भू-गायत्री जप माहात्म्य

जो हिज प्रणव अर्थात् "श्रों" या व्याहितियुक्त (भूभुं वः स्वः) गायत्री की-दोनों सन्ध्या में जपता है-उसे वेद के सारे पुर्य मिलते हैं। जो हिज सन्ध्या के सिवाय श्रन्य समय भी प्रतिदिन प्रणव, व्याहित श्रोर गायत्री एक हज़ार वार जपता है, वह बड़े पापों से इस तरह छूट जाता है, जैसे साँप केंचुली से। त्रिपदा गायत्री ही ब्रह्म से मिलने का एक मात्र उपाय है।

जो आलस छोड़ कर, तीन वर्ष तक नित्य प्रणव धौर व्या-द्वित सहित गायत्री जपता है, वह परब्रह्म के। पाता है। गायत्री से बद्द कर और मत्र नहीं है।

# ं ६-एकादश इन्द्रिय वर्णन

१ २ ३ ४ ५ १ २ ३,४ कान आँख, नाक जोभ, खाल गुदा, मुझेन्द्रिय, हाथ, पैर

भ्रीर वाणी—इनको दस इन्द्रिय कहते हैं। इनमें पहिली पाँच " झानेन्द्रि" श्रीर पिछली पाँच इन्द्रियों की ''कर्मोन्द्रिय" कहते हैं।

ये दशों इन्द्रियाँ ग्यारहवी इन्द्रिय मन के हाथ, में हैं। मन को वश में करने ही से मनुष्य "जितेन्द्रिय" कहलाने लगता है।

#### . ७-सन्ध्या-विधान

संबेर की सन्ध्या कर के, सूर्य्य निकलने तक एक स्थान में खड़ा रह कर के, गायत्री जप करे और सन्ध्या के समय तारा-गण निकलने तक श्रासन पर यैठ कर जप करे। प्रातःकाल खड़े हो कर, जप करने से रात्रि के किये हुए पाप नष्ट होते हैं श्रीर सायंकाल के समय बैठ कर, जप करने से दिन के किये हुए पाप छूट जाते हैं।

परन्तु जो द्विज .सवेरे श्रौर सन्ध्या समय जप श्रादि नहीं करता, उसे शद्भ की तरह जाति से बाहर निकाल देना चाहिये।

जो पुरुष शुद्ध भाव से, इन्द्रियों के। जीत कर, विधि-पूर्वक एक वर्ष तक जप करता है, उसे दूध, दही, घी और शहद का टोटा नहीं रहता। सदाचार युक्त ब्राह्मण यदि पूरा शास्त्रक्ष न हो कर, केवल गायत्री मात्र जपे-तो भी वह माननीय है। परम्तु तीनों वेदों का जानने वाला भी श्रगर दुराचारी, कुधान्य स्नाने वाला और निषद्ध वस्तुश्रों का वेचने वाला हो, तो वह मानने योग्य नहीं है।

#### ५-विद्यादान के पत्र।

र २ २ ३ ४ गुरु का पुत्न, सेवा टहल करने वाला, श्रानी, धार्मिक. पू ६ ४० = ६ १० श्रुचि, श्रपना सम्बन्धी, पढ़ाने के येग्य, धनदाता, साधु और पुत्र —ये दस धर्मा से पढ़ाये जाने के येग्य हैं।

जीवन निर्वाह का अन्य उपाय न रहने पर भी, अध्यापक विद्या सहित मर जाय, पर कुपात्र की विद्या न पढ़ावे।

#### ६-सदाचार

विना पूँ छे यात न करनी चाहिये श्रौर जो नियम-विरुद्ध प्रश्न करे-उसे उत्तर भी न देना चाहिये । बुद्धिमान श्रगर कहीं बेह्रदों में जा फँसे; तो यह श्रमजान सा यन जाय । जब शिष्य पढ़ना आरम्भ फरे, तब गुरु उसे ''श्ररे श्रव पाठ श्रारम्भ करो "—कह के पढ़ावे। इसी तरह पाठ समाप्तहोने पर गुरु फहें—''इस स्थान पर श्राज पाठ रहा।

चेद पढ़ने के आरम्भ और अन्त में ब्राह्मण 'श्री" का उच्चा-रण करें। यदि आरम्भ में प्रणव न कहा जाय तो पढ़ा हुआ नष्ट हो जाता है और अन्त में न कहने से सब पढ़ना भूल जाता हैं।

विद्या और अवस्था में चड़े लोगों की शय्याक च उनके वैठने के आसन पर, कभी न घँउना चाहिये। अपने से विद्या तथा अवस्था में घड़ों के आने पर उठ कर, उन्हें प्रणाम करना चाहिये।

जो मनुष्य सदा यहों की सेवा करता और उनको नमस्कार करता है-उसकी आयु, विद्या, यश और यल की बढ़ती होती है।

श्रेष्ठ लोगों के प्रणाम करते समय कहे—" मैं श्रमुक श्रापको प्रणाम करता हुँ" प्रणाम करने के बाद जो कुछ कहना हो कहना चाहियों। प्रणाम करने पर ब्राह्मण कहे—"श्रमुक श्रायुष्मान् हो"। जो ब्राह्मण श्राशीवदि देना नहीं जानता, विद्वानों की चाहिये उसे प्रणाम न करे। उसे श्रद्भ समान माने।

भेंट होने पर प्रणाम के बाद छोटे व वरावर अवस्था वाले ब्राह्मण का कुशल, चित्रय का मझल वेश्य का चेभ और शूद्र की आरोग्यता के समाचार पूँ छना चाहिये।

<sup>\*</sup> खाट, चारपाई।

<sup>ं</sup> स्मृति के अनुसार प्रणाम करने की यही शास्त्रोक विधि है। "नमस्ते महाशय।" अथवा " जै राम जी की " या "जै श्री कृष्ण की"—ये सब आधुनिक प्रथाएँ हैं ? इन प्रधाओं से प्रणाम करने वाले में और जिसका प्रणाम किया जाता है, उसमें, छुटाई बड़ाई का अन्तर मिट जाता है। छुटाई बड़ाई का भेद मिट जाने ही से समाज-विश्वय उपस्थित होता है।

पर स्त्री अथवा जिन स्त्रियों के साथ रक सम्बन्ध नहीं है

-जन्हें " भवात " " सुभगे " अथवा " भिगनी " कह कर पुका
रना चाहिये। मामा, चाचा, ससुर, पुरोहित, अथवा अन्य कोई
गुरुजन यदि अपने से अवस्था में छोटे भी हों, तौभी उनके आने
पर, उठ कर कहे—" असुक हूँ। " मौसी, मामी, फूफी, और
सास-इन्हें गुरुआनी की भाँति, पाँव छू कर प्रणाम करे। अवस्था
में बड़ी भौजाई के पाँव छू कर, नित्य प्रणाम करना चाहिये और
विवेश से लौटने पर माता, सास आदि के पाँव छूने चाहिये।

ब्राह्मण यदि दस वर्ष का हो और एकिय सौ वर्ष का हो—तो भी उन दोनों के बीच, पिता पुत्र जैसा व्यवहार होना चाहिये। अर्थात् ब्राह्मण के। एकिय अपना पिता समक्ष कर; उसका सम्मान करे।

रथ, बोक्स ढोने वाले, स्त्रियाँ, गुरु के घर से लौटे हुए ब्राह्मण, राजा, दूल्हा—इन सब के जाने के लिये मार्ग छोड़ कर' हट जाना चाहिये।

# १०-परिभाषा प्रकरण

जो ब्राह्मण जीविका के लिये वेद का एक अंश अथवा वेदाक पढ़ाते हैं, उन्हें "उपाध्याय" कहते हैं और जो ब्राह्मण यहोपवीत करा कर, शिष्य की सम्पूर्ण वेद पढ़ाता है उसे "आचार्य" कहते हैं। जो नामकरण आदि संस्कारों की कराता है अथवा जो ब्राह्मण अन्न दान से पाले, उसे "गुरु" कहते हैं। जो विधिपूर्वक यह कराता है, उसे "म्रुत्विक्" कहते हैं जो ब्राह्मण

सत्यस्पी चेद मंत्रों से दोनों कान पवित्र करते हैं, यथार्थ में वे ही माता पिता हैं। उनसे कभी द्रोह न करना चाहिये।

दस उपाध्यायों से एक श्राचार्य्य का गौरव श्रधिक है; एक सौ श्राचार्यों से संस्कारादि करने वाले पिता का गौरव श्रधिक है श्रीर जन्म-दाता हज़ार पिताश्रों से भी माता का पद वड़ा है।

जो वेद पढ़ कर, सचमुच ब्राह्मण बनते है-वे ही ब्राह्मण हैं।
पेसा ब्राह्मण वालक होने पर भी धर्म से बूढ़ों के लिये भी पिता की तरह माननीय है। अिंदा के पुत्र बालक होने पर भी पूर्ण विद्वान थे। इसी से वे अपने पिता तथा अपने से अवस्था में बड़े वूढ़ों के। पढ़ाते थे। उन्होंने उन्हें शिष्य मान कर, "पुत्रक" शब्द से पुकारा था। अपने से अवस्था में छोटों द्वारा, अपने की पुत्र कह कर, पुकारे जाने पर, वे कुद हुए थे और देवताओं से "पुत्रक" का अर्थ पूँछा था। इस पर देवताओं ने सहमत हो कर, कहा था कि बालक ने जो कहा है वह अनुचित नहीं हैं। क्योंकि अनजान लोग चूढ़े होने पर भी बालक ही हैं और हान का उपदेश देने वाला वालक भी, पिता के समान पूज्य है।"

त्राषियों का मत है कि अवस्था में वड़ा, यड़ा नहीं है। सफेद बाल होने से भी बड़प्पन नहीं होता और न अधिक धन होने ही से वड़प्पन समभा जाता है। नाते में बड़े होने से भी बड़ाई नहीं होती। बड़ा वहीं है जो वेद का जानने वाला है और जो उसके बतलाये हुए मार्ग पर चलता है।

उसके बतलाये हुए मार्ग पर चलता है। के बानवान होने से बाहाण, बलवान होने से चत्रिय, धन धान्यः युक्त होने से वैद्या, और अवस्था में बड़ा होने से ग्रुद्र, बंहा समक्षा जाता है। सिर के बाल-पकने से आव्मी वृद्धा नहीं कहलाता। परनतु जो लोग युवा हो कर भी विद्यान होते हैं, देवता लोग उन्हें ही वडा वृद्धा समभते हैं।

जैसे काठ के वने हाथो और चमड़े के नक़ली हिरन होते हैं, वैसे ही वेद-हीन ब्राह्मण हैं।

#### ११-शिष्य के कर्त्तव्य

शिष्य को चाहिये कि गुरु की शय्था और उनके आसन से अपना आसन सदा नीचा रखे। गुरु के सामने शिष्य के। हाथ पर फैला कर, न वैठना चाहिये। शिष्य को गुरु का न तो नाम लेना चाहिये और न उनके वोलने अथवा चलने आदि का अनुकरण (नक़ल) करना चाहिये। जहाँ गुरु की निन्दा होती हो। वहाँ शिष्य को न वैठना चाहिये। गुरु की वुराई और निन्दा करने से शिष्य को गंधे और कुत्ते की योनि मिलतों है।

बैल, घोड़े और ऊँट की सवारी पर, घर की छत पर, च्राई पर और लकडी पत्थर की चौकी पर और नाव पर, गुरु के पास शिष्य बैठ सकता है।

सुर्थ्य के उदय होने पर, यदि ब्रह्मचारी सोता रहे, या अन जाने स्रोते रहते सूर्थ्य अस्त हो जाय, तो उसे एक दिन उपवास करके गायत्री का जप करना चाहिये।

विद्या-दाता- श्राचार्थ्य सात्तात् ब्रह्म की मूर्ति है, जनम-दाता । पिता ब्रह्म श्रीर गर्भ-धारिणी माता सात्तात् पृथिवी की मूर्ति हैं ' इसिलिये इनसे दुःखं मिलने पर भी—कभी इनकी श्रवमानना न करनी चाहिये।

सन्तान के जन्म समय में और उसके पालन पोषण में माता पिता जो क्रेग सहते हैं पुत्र एक सी वर्ष में भी उसका पल्टा नहीं चुका सकता।

जो माता पिता और गुरु का आदर करता है—उसे सब धम्मों के पालन का फल मिल जाता है और जो इन तीनों।का अनादर करता है, उसके सब धर्म कर्म व्यर्थ होते हैं। इसलिये इन तीनों की मन लगाकर सेचा करनी चाहिये। शिष्य का परम धर्म यही है कि यह माता पिता और गुरु को सेवा करे और धर्म चाहे उससे सबे या न सधे—कुछ चिन्ता नहीं, पर माता पिता और गुरु की सेवा में कभी कमी न होनी चाहिये।

स्ती, रता. विद्या, धर्म पवित्रता, हितवाका और शिहप-केला आदि अपने से हीन वर्ण वाले से भी ले लेने में हानि नहीं है।

शिष्य का कर्त्तव्य है कि वह खेत, सोना, गौ, घोड़े, छुत्र, जूता, श्रासन, धान्य, शाक श्रीर वस्त्रादि भेंट कर के, गुरु को सदा प्रसन्न रखे।





# तीसरा अध्याय

#### १-गृहस्थाश्रम

्ध्रहाचारी के चाहिये कि गुरु-गृह में छत्तीस श्रद्धारह, या नी वर्ष तक रह कर, या जितने दिनों में तीनों वेदों का सारा श्रर्थ जान सके, उतने दिनों लों गुरु-गृह में रहे।

इस तरह जब वेंदी का पूरा ज्ञान हो जाय, तब ब्रह्मचारी गृहस्थ-श्राश्रम में श्रावे श्रीर गुरु की श्राज्ञा लें कर, श्रपनी जाति की कन्या के साथ विवाह करे।

## २-ंविवाह याग्य कुल और कन्या

जातिकम्मादि-संस्कारों रहित, या जिस कुल में सदा कन्या ही उत्पन्न हुई हों, या जिस कुल के लोग वेद न पढ़ते हों, या जिस कुल के लोग वेद न पढ़ते हों, या जिस कुल में कोई राजयहमा, मिरगी, कोढ़ श्रादि महारोगों से पीड़ित हो—ऐसे कुलों की कन्या के साथ विवाह न करना चाहिये।

जिस कन्या के छः श्रड्गुली हों, जो सदा बीमार रहेती हों,

जिसके शरीर पर रोएँ बिल्कुल न हों, या जिसके बहुत रोएँ हों, जो बहुत वकबक करती हो और जिसकी आँखें पीली हों, ऐसी कृत्या के साथ कभी विवाह न करे।

नक्तत्र, वृक्त, नदीं, म्लेच्छं, पर्वत, पक्ती और सर्प नाम वाली, या जिसके नाम के पीछे दासी लगा हो-या जिसका नाम भया-नक हो-ऐसी कन्या के साथ विवाह न करे।

### ३-विवाहों के नाम

विवाह आठ प्रकार के होते हैं। उनके नाम ये हैं १-ब्रह्मा, १-दैव, ३-आर्ष, ४-प्राजापत्य, ५-आसुर, ६-गान्धर्ष, ७-राज्ञस्त, और द्र-पेशाच। ब्राह्मण के लिये ब्राह्म, देव, आर्ष और प्राजा-पत्य-ये चार प्रकार ही के विवाह उत्तम हैं। राज्ञस् विवाह सब विवाह से बुरा है।

धन के लालच में पड़ कर, जो माता या पिता श्रपनी कन्या वेचता है-उसे गौ मारे का पाप लगता है।

श्रधिक भलाई के चाहने वाले पिता, माता, पित और देखर का चाहिये कि स्त्रियों की, खाने पीने और गहने कपड़े की कभी तक्की न होने दें।

जिस कुल में क्रियों का स्तार होता, वहाँ देवता प्रसन्न रहते हैं और जिस कुल में खियों का शोक, सन्ताप होता है; वहाँ सब किये हुए अच्छे काम निष्फल होते हैं। जिस घर में स्थियाँ दुःस पाती हैं उस घर का तुरन्त नाश होता है। जिस घर में स्थियाँ सुसी रहती हैं, उस घर की सदा बढ़ती होती है।

#### '४-पंचमहायज्ञ

गृहस्थों के घरों में पाँच जगह नित्य जीव-१६ ता हुआ करता है। अर्थात् चूल्हा, चक्की, उसली, जल के कलसों से और बुहारी से अनेक छोटे छोटे कीड़े मरते है। हिंसा करना बड़ा पाप है। इससे छुटकारा पाने के लिये महर्षियों ने पाँच महायश करने की आज्ञा दी है।

वे पाँच यश ये है—१ ब्राह्म-यश (अर्थात् पढ़ना पढ़ाना) २ पितृ-यश (अन्न जल आदि से पितरों का आद तर्पण करना) ३ देव-यश (अर्थात् होम आदि करना) ४ भूत यह (अर्थात् पशु पित्यों को अन्न जल देना) और ५ मनुष्य-यश (अर्थात् अति। थियों की सेवा करना)।

ं जो ग्रहस्य इन पॉचों यहां को नहीं करता, वह जीता हुआ भी मरे के बरावर है।

गुरु को विधि पूर्वक गोदान करने से ब्रह्मचारी की जो पुर्य होता है, गृहस्थों की, भिकारी की भीख देने से वही फल मिलता है।

दान किसी वस्तु का क्यों न हो—वेदाध्ययन अथवा झानादि कम्में से रहित निस्तेज ब्राह्मण के। कभी न हेना चाहिये।

### ५-अतिथि सत्कार

गृहस्य के। चाहिये कि घर पर आये हुए अतिथि का कितार करे। गृहस्य चाहे कैसे कर्मधर्म से रहता हो, पर यदि उसके घर पर आया हुआ अतिथि ब्राह्मण, विमुद्ध (ज़ाली)

लचा जाय और उसका यथा-विधि श्राद्र सत्कार न हो, तो वह

अत्यन्त धन-हीन होने पर भी सोने के लिये चटाई, बैठने को जगह, पाँच धोने के लिये जल और मीठी बातों से, घर पर आये हुए अतिथि का सज्जन सत्कार करते हैं।

पराये श्रन्न के खाने से जो पाप लगता है-उसे न जान कर —जो श्रतिधि-सत्कार पाने के लोभ में फँस कर, गाँवों गाँवों घूमता फिरता है; वह मर कर, श्रगले जन्म में श्रन्न-दाता का पशु होता है।

ब्राह्मण के घर पर आये हुए, चित्रय वैश्य और शूद्र अतिथि नहीं कहलाते और न भाई बन्धु और गुरु अतिथि कहलाते हैं।

नवीन विवाहिता स्त्री, पतोह, लड़की, वालक, रोगी श्रीर गर्भवतो स्त्री को श्रतिथि के पहिले भोजन करा देने चाहिये। जो मूर्ख इन्हें विना खिलाये पहिले स्वयं मोजन कर लेता है, मरने पर उसके श्ररीर का सियार श्रीर कुत्ते खाते हैं।

#### ६-पित्र-स्नाह

अधिक से अधिक देव कार्य में दो और पितृ कार्य्य में तीन जाहाणों के। भोजन कराना चाहिये।

प्रति अमावस के। पितरों का श्राद्ध करना चाहिये। जो सदैव अमावश के। पितरों का श्राद्ध करते हैं-उन्हें सदा धन थान्य आदि सम्पत्तियाँ मिला करती है। ्रदेव और पितृ कर्मा; में वेद जानने वाले एक ही; ब्राह्मण को भोजन कराना अञ्जा है क्योंकि, वेद् न जानने वाले सौ ब्राह्मणें को भोजन कराने से कुछ भी फल नहीं होता।

स्नान के बाद जब द्विजाति, पितरों का तर्पण करते हैं,तब वे उसी से पितु-यश्न का पूरा फल पाते हैं।





# चौथा अध्याय

## १—ंजीविका.

विजों को चाहिये कि अपनी आयु के चार हिस्से करें। अर्थात् यदि मनुष्य की १०० वर्ष की आयु मानी जाय तो पच्चीस पच्चीस वर्ष के चार हिस्से करें पहिले पच्चीस वर्षों में गुरु के घर में रह कर विद्या पढ़ें। दूसरे हिस्से में विवाह कर के गृहस्थी करें।

गृहस्थ को चाहिये कि वह श्रपना जीवन इस तरह बितावे कि; उससे प्राणी मात्र को सख मिले।

्रियहस्य को धनवान होने की आशा और प्रयत्न कभी न करना चाहिये। गृहस्थी का काम न रुके और शरीर की बहुत कष्ट न मिले-यह सोच कर ही आमदनी का द्वार ढूढ़ना चाहिये।

ऋत\* और अमृतां मृत‡ और प्रमृत§ से;

र्पृथिंची में पड़े द्वप दानों का बीन कर लाने की " ऋत " कहते हैं।

<sup>ं</sup>बिना माँगे जो कुछ मिल जाय उसे ''श्रमृत'' वृत्ति कहते हैं। '' ‡भीक माँगना '' मृत '' वृत्ति कहलाती है । 'स्केतीबारी करना ''प्रमृत '' वृत्ति कहलाती है।

सत्यानृत से जीविका निभा ले, पर कुत्ते + की वृत्ति से कभी शरीर को न पाले। अरूप-पराक्रमी गृहस्थों को जीविका के लिये, भूठ, ठगहारी, चापलूसी, अपनी प्रशंसा कर मालिक को प्रसन्न कर के अथवा बनावटी बार्ता से स्वामी को प्रसन्न कर के, जीविका न चलानी चाहिये। धन पैदा करने में सदा छल और कपट की छोड़ देना चाहिये।

सुख चाहने वाले की सदा सन्तेषि रखना चाहिये। क्योंकि सन्तेष भी सुखका मूल है और तृष्णा ही अनीष्ठों की जड़ है।

द्विजों को चाहिये कि निरालसी वन कर, अपने अपने वर्ण के अनुसार धर्म कर्मी करें। अपने शक्ति के अनुसार धर्म कर्म करने से द्विजों का परमगति (मोल्) मिलती है।

## ं, र गृहस्थों के साधारण नियम

गृहस्थों की चाहिये की संसार में वर्ताव करते समय अपनी अवस्था, पासकी पूजी, अपनी विद्या और श्रॅपने वंश की मर्थादा पर सदा ध्यान रखें।

उनको ऐसी पुस्तकें पढ़नी चाहियें, जिनसे उनकी बुद्धि बढें। धन कमाने की युक्तियां मालूम हो श्रीर जिनके पढ़ने से झान बढ़े। आतःकाल श्रीर सायंकाल में नित्य हवन करना चाहिये श्रीर कृष्ण-पत्त पूरा होने पर श्रमावस के। "दर्श" श्रीर शुक्र-पत्त के श्रन्त में पूर्णिमा के। "पौर्णमास "यह करे।

श्रपने वित्तानुसार श्रतिथि का सत्कार् अवश्य , करना

<sup>\*</sup>व्यापार का, नाम " सत्यानृत % है। 🔻 🐍 🦙 📆 🥫

<sup>+</sup>नौकरी करना ('श्ववृत्ति" अर्थात् (कृता वन कर रहना' कहलाता है।

चाहिये। अगर अतिथ का आसन, जल भोजनादि से सत्कार न किया जाय ते। फिर उस घर में कोई अतिथि नहीं जाता।

परम्तु वेद-विरुद्ध मार्ग पर चलने वाले धुरे काम करने वाले, मूर्क, पालएडी, वेद विरुद्ध तर्क (दलील) करने वाले और पगुला भगतों का कभी वचन से भी सत्कार न करे।

जो लोग स्वयं रसोई नहीं बनाते—उन लोगों की गृहस्थ अपनी शक्ति के अनुसार श्रक्त श्रादि हैं। श्रपने घरवालों की क्रेंग न हो, इसलिये उनके भोजन के योग्य श्रक्त छोड़ कर—बचा इसा सब श्रम्न आणियों के। बाँट दें।

े उगते हुए और डूबते हुये सूर्य की कभी न देखे। प्रहण पड़ने पर, जल में सूर्य की परछाई और जय सूर्य बीच आकाश में आवें, तब उन्हें न देखना चाहिये।

् यञ्जड़ा याँधने को रस्ती के। न लाँघे। जल बरसने के समय दौड़ कर न चले और जल में अपनी परछाई न देखें।

ं मिट्टी का हैर, गऊ, मन्दिर, ब्राह्मण, घी, शहद, चौराहा और यड़े वड़े पेड़ी, की दिहनी छोर रखः के चलना चाहिये।

एक कपड़ा पिहन कर, कभीन भोजन करे। रास्ते में, गौ-शाला में, राख के ऊपर, ज़ते हुए खेत में, पानी में, चिता पर, पहाड़ पर, पुराने देव मन्दिर में और सॉप की वाँवी में पेशाब न करें और पाख़ाना न फिरे।

चलते चलते खड़े हो कर, नदी के किनारे, पहाड़ की चोटी पर भी मल-मूत्र न त्यागे। जिधर वायु वेग से चल, रहा हो, उधर को मुँह कर के, जल आग, ज्ञाह्मण, स्टर्थ और गौओं के। देखता हुआ मल-मूत्र न त्यागे।

काठ, लोहा, पत्ते, च तिनकों से ज़मीन ढक कर, कपड़ा छोढ़ कर, सिर नीचा कर के ग्रीर खुपचाप बैठ कर, मल-मूत्र त्यागे। सुवह शाम उत्तर की श्रोर, रात में दक्षिण की श्रोर मुख कर के मल मुत्र त्यागे।

छाया में, अधेरे में दिन में या रात में, प्राणों का भय होने पर, इच्छा पूर्वक जैसा उचित समसे—उस ओर मुँह कर के, मल मूत्र परित्याग करे।

श्रीतः, सूर्य्य, चन्द्रमाः जलः श्राह्मणः गौ श्रीर वायु के सामने चैठ कर, मल-मूत्र त्याग करने से चुद्धि बिगडती है।

श्रि को मुँह से न फ़्रॅं के। उसमें अपवित्र वस्तु न डाले। पैरों से न तापे। नत्ती स्त्री की न देखे। सोते हुए लोगों की स्नाट के नीचे श्राग न रखे। श्राग को नाँघे भी नहीं श्रीर वैसा कोई काम न करे जिससे किसी को दुःख हो।

दोनों सन्ध्यात्रों के मिलने पर, (सुबह शाम) भोजन न करे। धूमे नहीं और उस समय सोवे नहीं। भूमि में लकीरें न सीवे। पहिनी हुई मालाकी आप न उतारें। जल में हगे मूते नहीं और न उसमें धूके। मल मूत्र से सने कपड़े जल में अथवा नदी में डाल करं न धोवे। खून और विष भी पानी में न मिलावे।

सूने मकान में अकेला न सोवे, अपने से यड़ों की सोते हुए कभी न जगावे और विना वुलाये किसी यश-स्थान में न जाय।

े श्रिप्त-स्थान, गोशाला, ब्राह्मणों के समीप और वेद पढ़ने के समय अँगोछे से दहिना हाथ वाहर रखे।

गऊ के बच्चे की जल वा दूध पीते न रोके अथवा उसकी जल वा दूध पीते हुए देखा कर, किसीसे न कहे। आकाश में इन्द्र-धनुष देख कर, किसी की न दिखावे।

जिस गाँव में अधिक विधम्मी व बीमार रहते हों — उस गाँव में न रहे। अकेला रास्ता न चले और बहुत दिनों तक पहाड़ पर न रहे। ्रात्यद्भ श्रीर श्रधिर्मियों के देश में न बसे । जिन वस्तुश्रों की चिकनाई श्रादि सार भाग निकाल लिया गया हो-उन्हें न साय।

जिसका कुछ फल न हो ऐसा व्यर्थ काम न करें। श्रञ्जली (चुरुश्रा') से पानी न पीवे। जाँघ पर रख कर, कोई वस्तु न साय: येमतलव चक चक न करे।

शास्त्र-विरुद्ध नोचना, गांना और बाजा बर्जाना छोड़ दे। ताली बजाना और दाँत कटकटाना मना है। आनन्द में फूल कर, गधे आदि की तरह न बोलना चाहिये।

काँसे के बर्तन से कभी पैर न छुलाने। पूटे बर्तन में कभी भोजन न करे और जिस बर्तन में खाने से जी विगड़ता हो उस में भी न खाना चाहिये। दूसरों का पहिना जूता, कपड़ा, जनेऊ, गहना, माला और कमगडल कभी न बर्त्ते।

कोधी, मूखे प्यासे, रोगी, दूटे सीगवाले, काँने, फटे टूटे खुर वाले और जिनके पूँछ न हो ऐसे हाथी घोड़े अथवा येल की संवारी पर न सवार हो।

सीधें, तेज़ दौड़ने वाले, ग्रुभ लंचाए वाले, श्रीर झुन्दर रङ्ग वाले, घोड़ों पर सवार होना चाहिये, पर उनकी बार वार कीड़ें न मारना चाहिये।

उगते हुए सूर्य्य की धूप और चिता के धुएँ से सदा वचना चाहिये। फटे श्रासन पर न वैठे। श्रपने श्राप नख और रुश्नों के। न काटे और न दाँतों ही से नाखून काटे।

हेले का वेद्धने वाला, नहीं से तिनकों को काटने वाला, नहीं को जबाने वाला और स्थर्थ काम करने वाला मनुष्य, तुरस्त-न्य हो जाता है। सौगन्द खा कर बात न कहें, गले की माला कपड़ों के ऊपर न पहिने और गौ की पीठ पर कभी सवार न हो।

छालदीवारी से घिरे गाँव में श्रथवा घर में दर्वाज़े की छोड़ कर, उसे नाँघ कर, कभी भीतर न जाय। रात में पेड़ तले न रहै श्रौर न रात में उसके नीचे हो कर निकले।

कभी जुआ न खेले। पहिना हुआ जूता हाथ में ले कर न चले। खाठ पर बैठ कर न खाय। हथेली में अन्न रख कर, या आसन पर अन्न रख कर, न खाना चाहिये।

रात में केवल तिल का भोजन न करे। नृहा न सावे। जूठे मुँह कहीं न जाना चाहिये।

पैर धोकर भोजन करे, पर गीले पैर सोवे नहीं। पैर धोकर भोजन करने से आयु बढ़ती है।

श्रनदेखे किले में न जाय। मल श्रीर मूत्र की न देखे श्रीर नदी में तैरे नहीं।

जिस श्रादमी के। बहुत दिनों लें जीने की इच्छा हो, वह श्रादमी, बाल, हड़ी, राख, खपरें के टुकड़ों, कपास की मींग श्रीर भूसे के ढेर पर न चढ़े।

जाति से पतित, चाएडाल, निषाद, शद्भों से उत्पन्न पुकस, मूर्ख, धन से मतवाले, धाबी श्रादि नीच जाति श्रीर नीच काम करने वाले के साथ, थोड़ी देर के लिये भी एक छतरी के नीचे न रहै।

शृद्ध को सौकिक बातों का उपदेश न दे। उसे होम का बचा भाग न दे और उसे धंम्म का उपदेश भी न दे। सेवक के सिवा दूसरों को अपना जूठा न दे। शृद्धों के। किसी तरह के व्रत आदि करने की आज्ञा न दे। जो बाह्यण शृद्ध के। धम्मीपदेश करता वा ्वतःकरने की आज्ञा देता है. वह शूद्र सहित, श्रसँवतः नाम नरक में हुबता है।

दोनों हाथों से या दोनों हाथ मिला कर, श्रपना सिर;न खुज-लावे। जुठे हाथों से सिर न छूना चाहिये। बिना सिर पर पानी डाले नहाना मना है। चोटी पकड़ कर, किसी को न मारना चाहिये और सिर में तेल लगा कर, उन हाथों से और कोई श्रक्त न छुये।

ं ज्ञिय के सिवा दूसरे किसी का दान न ले। क़साई , तेली, कलवार तथा जो लोग वेश्या की श्रामदनी से जीविका निभाते हैं—ऐसे लोगों का दान न लेना चाहिये।

## "३-दिन-चय्या

दो घडी तड़के उठ कर, धर्म और अर्थ का विचार करे। धर्मार्थ का मूल शरीर की रक्षा है। शरीर रक्षा का विचार मनुष्यों को सदैव रखना चाहिये। फिर वेद् के तत्वार्थ को बिचारे।

फिर उठ कर, मल-मूत्र त्यागे। स्नान कर के पवित्र हो जाय, तब देर लो सन्ध्या पूजन करता रहे। फिर सन्ध्या होने पर गायत्री का जप करे। देर तक सन्ध्या करने ही से ऋषियों की बड़ी आयुं, बुद्धि, यश्र, की चि होती थी और ब्रह्म-तेज बढ़ता था।

े सावन के महीने की पौर्णमासी से उपाकमर्म श्रारम्भ करना चाहिये।

के अध्यानार्थं की उपासना के लिये जो होमादि किया जाता है उसे 'उपाकर्मा', कहते हैं।

श्रस्पष्ट भाव से वेद पाठ न करे। श्र्द्रों के पास वेद न पढ़ें। भोजन कर के, बीमार होने पर और श्राधी रात को बहुत कपड़े पहिन कर और गहरें पानी वाले तालाब में, स्नान न करना चाहिये।

देवताश्रों की प्रतिमाक्ष पित्रादि, गुरु-जन, राजा, स्नातक, गृहस्थ, श्राचार्थ्य, उपनेता, श्रोर कपिला गौ की परछाई को न नाँघना चहिये।

ेविन दोपहर की, आधी रात की आद में, माँस खा करें, सबेरे और सन्ध्या की चौराहों पर बहुत देर तक न रहेंना चाहिये।

श्रपने वैरी श्रीर उस वैरी के सहायकों की, श्रधमीं, चार श्रीर स्त्रियों की, न तो सेवा करे श्रीर न उनके साथ मेल रखे। दूसरी स्त्री के साथ खोटा काम करने से, मनुष्यों की श्रायु का नाश होता है।

बहुत बढ़ने पर भी, चत्रिय, साँप श्रीर वेंद्र जानने वाले ब्राह्मण की श्रसमर्थ समस्त्र कभी इनका श्रपमान न करें। क्योंकि ये तानी श्रपमान करने वाले का नाश कर देते हैं।

श्रार चेष्टा करने पर भी धन न मिले, तो श्रपने की श्रमागा, कह कर, श्रपना भी श्रपमान न करे। मरने तक धन-कमाने का यह करे। धन की, दुर्लभ सम्भ उसके, पाने की चेष्टा की कभी न छोड़े।

<sup>े \*</sup> इससे सिदं होता है कि जिसे समय यह स्मृति वनी थी. उस समय इस देश में मुर्ति-पूजा विद्यमान थी। अक्टाइट के

मनुष्यों को चाहिये कि वे सच और मीठे वचन बोर्ले। पर तच बोतने से किसी की बुरा लगे, तो ऐसे कडुवे सत्य यचन भी न कहने चाहिये। ऐसे अवसर पर. चुप हो जाना चाहिये।

पर भूड बोलने से यदि कोई प्रसन्न भी होता हो, तो भी भूड न बोले। यहीं सनातन धर्मा है।

श्रगर कभी बुरी सङ्गत में पड जाय, तो वहाँ भी श्रञ्छी बातें कहे। किसीस विना प्रयोजन शत्रुता या भगड़ा न करे।

भिष्ठत तद्दे सम्ध्या की और दोपहर के समय, बिना जाने आदमी के साथ कहीं न जाय। अकेले, नीच, शद्ध और मूर्ख के साथ भी कभी न जाना चाहिये।

अक्कहीने या अधिक अक्ष-वाले, मूर्च, बुड्ढे, कुरूपं धन-हीन और अपने से नीची जाति वाले पुरुषों पर कभी कटाल (ताना) न करे।

भोजन कर के जूडे हाथ से गऊ, ब्राह्मण और अप्ति की न हुए। रोगी और अपवित्र ब्राह्मी की आकाश के तारे ब्राह्म न देखने चाहिये।

बिना प्रयोजन शरीर की इन्द्रियों को कभी न छुए, और यदि छू ले, तो आचमन कर के जल से सब इन्द्रियों के छू कर, दुडी (नामि) की छूना चाहिये।

अवकाश (फुरसत) मिलने पर आलस छोड़ कर, सदा गायत्री और प्रणव का जप करना चाहिये। ब्राह्मणों के लिये यही, परम धर्मों है, और सब उप-धर्मा मात्र हैं।

मलं, सूत्र, पैर धोने का पानी, जुटन ब्रादि श्रपवित्र वस्तुश्रों को घर से दूर फेकना चाहिये।

\*\*

मल, मूत्रका त्यागना, शरीर की शुद्धि, स्नान, दतीन, श्रञ्जन । लगाना और देवताओं का पूजन रातक श्रन्त श्रीर दिन के पूर्व भाग में कर लेने चाहिये।

अपने से बड़ों की सदा प्रणाम करे। उनके घर पर आने से, जठ कर उनकी आदर पूर्वक विठावे और जब वे उठ कर चलने लगें, तब उनके पीछे पीछे चले।

मनुष्यों का कर्त्तव्य है। कि वे स्मृतियों में कहे हुए धर्म्म के मृत, सदाचार के। आलस छोड़ कर निवाहें।

√ं जो सदाचार का पालन करते हैं, उनके। श्रायु, सन्तान श्रीर धन मिलता है। उनकी सब बुराइयाँ दूर होती हैं। बुरे चाल चलन वाले श्रादमी की लोग बुराई करते हैं श्रीर वह सदा बीमार श्रीर दुःस्ती रहता है। बुरे श्रादमियों की श्रायु भी थोड़ी होती है।

ें जो अञ्छे चालचलन से रहता है और दूसरों की बुराई में नहीं रहता वह चाहे भले ही और तरह से बुरा हो, पर उसकी सो वर्ष की आयु होती है।

जो काम दूसरे के हाथ में हों, उन्हें छोड़ और जो स्वय कर सकते हो उन्हें करो। क्योंकि इस संसार में पराधीनता से बढ़ कर, दुःख नहीं है और स्वाधीनता से बढ़ कर, सुख नहीं है। सुख दुःख की यही साधारण परिभाषा है।

्र जिन कामों के करने से मन प्रसन्न हो, उन्हें करो श्रौर जिनकें करने से मन में ग्लानि उपजे उन कामों की कभी न करना चाहिये।

नास्तिकता, वेदों की और देवताओं की निन्दां, द्वेप, अभि--मान, कोष तथा कठोरता छोडने येग्य हैं । इन्हें छोड़ देना चाहिये। युद्ध न करने घाले ब्राह्मण के शरीर से लोह गिराने वाले की परलोक में बड़ा दुःख मिलता है।

महाण के शरीर से निकेता हुआ लोह पृथिवी के जितने पर-गणुओं को सोखता है, ब्राह्मण के मारने वाले का, उतने ही पि परलोक में, सियार कुत्ता श्रादि नीच नीच कर खाते हैं। सिलिये ब्राह्मण का कभी न मारना चाहिये।

अधर्म करने वाले, भूडे और हिंसा करने वालों की इस रंसार में कभी खुख नहीं मिलता।

्र भलाई चाहने वाले, बुराई करने वालों का सुखी देख, कभी राई करने की तथ्यार न हों।

जैसे पृथिवी और गौ हाल के हाल फल नहीं वेती वैसे ही। सः लोक में पाप का फल तुरन्त नहीं मिलता। अधर्म धीरे गैरे फैल कर, अधर्मी की जड़ काटता रहता है।

पापी कभी अपने पाप के फल से बच भी जाय, तो उसके प्रमा का फल उसके वेटे और नाती की भोगना पड़ता है पर प्रथम का फल रीता नहीं जाता।

अधर्मा से पहिले लोग यहते हैं, उनकी तरह तरह की व्याप पूरी होती है। उनके वैरो उनसे नीचा देखते हैं। पर छि से एक दिन अधर्म करने वाले का ज़ड़ से नाश होता है।

्रव्यर्थ हाथ पाँच श्रौर जीभ का न चलावे। खोटी श्रादत न । ति श्रौर दूसरी की बुराई कभी न करे।

जिस 'चात पर बाप दादे चले आते हो, उसीका अच्छा । सम्म करः उस 'पर चले। बाप दादों की चाल पर चलने से । रार्द्र नहीं होती। जिस ब्राह्मण ने तपस्या नहीं की, जिसने विधि पूर्वक वेद नहीं पढ़ा और जिसकी दान लेने की इच्छा है-वह दाता समेत नरक में वैसे ही इसता है जैसे पत्थर पर बैठ कर, नदी पार जाने वाला आदमी।

जो बनावटी ब्रह्मचारी का रूप धर, भीस मौँगता है, ब

्रे जिसने, अपने ही लिये तालाव खुदवाया हो, उसमें कर्म स्नान न करें। उसमें स्नान करने से, तालाब खुदाने वाले व पापों का भागी बनना पडता है।

दूसरों की सवारी, खांट, आसन, कुआ, बाग और घर विना आहा लिये कभी न वत्ती। जो वर्तता है उसे उनके मालिक के चौथाई पाप का भागी बनना पड़ता है।

मनुष्यों की चाहिये कि वे सदा यम ही की सेवा करें, केवल नियमों † ही के आसरे न रहें।

# ं 8—न खाने योग्य अन्त

मतवाले, कीधी और रोगी का दिया हुआ अल कभी न आग चाहिये । जिसा भोजन में चाल या कीडे पडे हों, उसे भी न साना चाहिये और जिसमें जान वृक्ष कर, पर लगा दिया गया हो, उसे भी न साना चाहिये।

<sup>&</sup>quot;यम पाँच हैं-- अर्थात् १ हिंसा न करना, २ सच बोलना, ३ ब्रह्मचर्य्य से रहना, ४ चोरी न करना और ५ दान न लेना।

<sup>†</sup> तियम भी पाँच हैं--जैसे १ शीच; २ सन्तोष, ३ तपः ४ वेद पाठ और ५ यह करना।

. जिस अन्न को भी ने सूँघ लिया हो, जो भूखे आगन्तुंकों के लिये तथ्यार किया गया हो और जिसका पण्डित लोग बुरा जिलावें; उसे कभी न साना चाहिये।

निपीठ पीछे बुराई करने वाले का, मूठी गवाही देने वाले का, बोर का, गवैया का. बाजा बजाने वाले का, व्याज खाने वाले का, यह बेचने वाले का, नट, दर्ज़ी, लोभी और कृतझी का भी मन्न न खाना चाहिये।

वैद्य, लुहार, केवर, तमाशा करने वाले, खुनार, वंलफुड़ा, किरो पालने वाले, कलाल, घोबी, रङ्गरेज़, निर्देयी (ज़ालिम) के प्रश्न की दिज न खावें। जिस घर में दुष्टा स्त्री हो उस घर में भी भोजन करना मना है।

अगर इन लोगों के यहाँ भूल कर भी द्विज भोजन कर लें, तो तीन दिन और जान कर भोजन करने वाला और भी अधिक देन लों वत करें। वृजित अन्न साने का यही प्रायश्चित है।

श्राह्मण श्रद्ध का यनाया हुआ अञ्चन खाय। अगर ऐसी रशा में हो कि विना श्रद्धाञ्च के काम नहीं चल सकता, तो एक एत के निर्वाह येग्य कथा सामान ले कर, स्वयं भोजन बना ले।

सदा आलस छोड़ कर, "इष्ट" और "पूर्त" कर्म करे। न्याय से प्राप्त धन से अदा-पूर्वक दोनों कर्मी को करे। यहादि कर्मों को "इष्ट" कहते हैं और तालाब, कुआँ आदि बनवाना "पूर्त" कहलाता है।

# ५-विविध दानें का फल

ंजल देने से तृप्ति, श्रश्न देने से बहुत सुखा तिल देने से सन्तान और दीवा दान करने से अच्छे नेत्र मिलते हैं। भूमि देने वाले की भूमि, सोना देने वाले की खड़ी आयु, घर देने वाले की महल, और चाँदी देने वाले की सुन्दर रूप मिलता है।

चका देने वाले को गोरा शरीर, घोड़ा देने वाले को स्थान, वेल देने वाले को सम्पति और गौ के देने वाले को सूर्य के समान वेज मिलता है।

सवारी दान करने वाले की स्त्री; समय देने वाले की राज्य, अन्न दान करने वाले की सदा सुख और ज्ञानका दान करने वाले की ब्रह्म मिलता है। सब दानों से वेद का दान देना ही श्रेष्ठ है। तपस्या कर के कभी अपने की न भूले, यज्ञ कर के भूठ न बोले. ब्राह्मण से कच्ट मिलने पर भी उसकी निन्दा न करे: श्रीर दान कर के कभी दूसरों से न कहे।

# ६-पापां का फल

क्ष्म को स्रोति से 'यह का फल नष्ट हो जाता है। डरने से तप नष्ट हो जाता है। ब्राह्मणों की निन्दा करने वाले की 'श्रायुं श्रीर दान का डह्वा पीटने वाले के दान 'का फल घट जाता है।

## ७-परलोक चिन्ता

जैसे वीमक धीरे धीरे बम्बी वना लेती है, वैसे ही परलोक में सहारे के लिये थे। इन थे। इन इकट्ठा करे।

परलोक में न'पिता, न माता, न स्त्री, न पुत्र और न कुटुम्ब के दूसरे आदमी ही काम आते हैं। वहाँ अकेला धर्म ही काम आता है। जीव अकेला ही जन्मता और मरता है और अकेले ही अपने पाप पुरुष का भोगता है।

काठ और मही की तरह मरी देह की छोड़ कर, कुटुईबी विले जाते हैं। केवल धर्मा हो जीव के साथ जाता है।

इसिलये परलोक की सहायता के लिये नित्य थोड़ा थोड़ा अर्म्स इकट्ठा करे। धर्मा की सहायता से दुस्तर नरकों से जीव निस्तार पाता है। जिस धर्मात्मा पुरुष के पाप तप के बल से नष्ट इए हैं, वह मरने पर धर्मा के सहारे स्वर्ग में जाता है।

अपने कुल की उन्नति चाहने वाले का सदा अच्छे अच्छे मनुष्यों के साथ रहना चाहिए। नीचां की सङ्गत अच्छी नहीं।

उत्तम श्रादमियों के साथ सम्बन्ध रखने से ब्राह्मण उत्तमता ष्राता है श्रीर नीचेंा की सक्कत में नीचता श्राती है।

#### ५-ध्यान देने याग्य आवश्यक बातें

जिसका जैसा स्वभाव हो, कर्म हो, इच्छा हो और वह जैसी सेवा कर सके, वह माननीय लोगों के सामने अपना ज्यें। का त्यें। स्वभाव, कर्म और इच्छा प्रकट करे। जो ऐसा नहीं करता वह पापियों का सरताज है। उसने आत्मा को छिपाया है। और इसलिये वह चोर है।

सारे श्रधं वाणी के श्रधीन हैं। इसिलये सब की जड़ वाणी हैं। वाणी ही से सब कुछ निकलता है। जो कोई वाणी की चोरी करता है, श्रधीत् कठ बोलता है—वह मानो सब वस्तुश्रों केंद्र खुराता है श्रीर वह भारी चोर है। इसिलये कूठ कभी न पोलना चाहिये।

ं निर्जन स्थान में अकेले रह कर, नदा अपना हित विचारो। इस तरह विचार करने से परम कल्पाण होता है।

ओ येव जानने वाला ब्राह्मण शास्त्र में कही हुई विधि के धनुसार जीविका निमाता है, वह सदैव पाप-रदित हो कर सहा लोक में भावर पाता है।





# पांचवां अध्याय

## १-मौत का कारण

ऋषि लोगों ने भृगु जी से पूँछा कि—वेद जानने वाले ब्राह्मणों को मौत का सामना क्यों करना पड़ता है ? वे वेद में कही हुई पूरी श्रायु भोगने के पहिले श्रसमय में क्यों मर जाते हैं ?"

ऋषियों के इस प्रश्न की सुन मनु जी के धर्मातमा पुत्र मृगु जी ने उत्तर दिया—"वेद का धर्यास न करने, सदाचार छोड़ने कत्त व्य करमें। के करने में आलस करने और दूषित श्रक काने से मृत्यु ब्राह्मणों के। मारती है।

## २-अखाद्य-पदार्थ

लहसुन, गाजर, प्याज, कुकुरमुता श्रीर मैली जगह में पैदा । होने वाली चीज़ें, द्विज-मात्र की कभी न खाना चाहिये।

वृतों का लाल लाल गाँद और वृत्तों के कारने पर जो रख निकलता है वह, लमेरे (लिसेड़ा) और हाल की ब्याई गाय का दूध, जिसे पेवसी कहते हैं, कभी न खानी चाहिये।

दस दिन की न्याई गायं का, उदनी का, घोडी आदि सुम-

वाली मादाश्रों का, भेड का श्रीर मरे हुए बच्चे वाली गौ का दूध न पीना चाहिये।

भैस के सिवाय बनेते किसी जानवर का दूध न पीना चाहिये। स्त्री का दूध और बहुत दिनारे स्त्र है पदार्थी को भी न साना चाहिये।

खहे पदार्थीं में दही, माठा और इनमें मिगोई हुई पकौड़ी और बड़ा श्रादि पदार्थ, उत्तम-फल, फूल, मूल के मिलाने से बने पदार्थ खाने चाहिये।

# ३-जीव-हिंसा के दोष

पशुश्रों के देह में जितने राम हैं, वृथा पशु-भारने वाले का उतने ही जन्में। में हत्या-जिनत विनाश होता है।

इस जगत में वेद की विधि के अनुसार जो हिंसा की जाती है वह हिंसा नहीं कहलाती। क्योंकि वेद से धर्म स्वयं उपजा है।

जो जादमी अहिंसक पशुओं का, अपने सुख के लिये मारता है, वह पुरुष इस लोक में, या परलोक में जीता और मरा हुआ है। उसे कहीं सुख नहीं मिलता।

जो त्रावमी कभी किसी को किसी तरह का कष्ट नहीं देता वह सब का हितेषी कहलाता है और सदा सुख भोगता है।

जो पुरुष किसी की न तो मारता है श्रीर न सताता है, वह

- बिना जीव हिंसा के मॉस नहीं मिलता श्रीर जीवों का मारना बड़ा पाप है। इस पाप के करने वाले की स्वर्ग नहीं मिल सकता । इसलिये माँस की त्यागना वाहिए। पशु मारने वाले आठ तरह के होते हैं। अर्थात् १-पशु-मारने की आज्ञा हेने वाला २-पशु-मारने वाला, ३-अर्ज़ों की काट कर अलग अलग करने वाला, ४-माँस मोल लेने वाला, ५-वेचने वाला, ६-पकाने वाला, ७-परोसने वाला और द्र-माँस साने वाला। ये आठों धातक हैं और इनकी बराबर पाप लगता है।

जो आदमी पितर और देवताओं की पूजान कर के दूसरे के माँस से अपना माँस यदाता है, वह पाप करने वाला है।

जो मेतुष्य एक सी श्रश्वमेध यज्ञ करता है और जो माँस नहीं स्नाता-इन दोनों का पुराय बराबर है। श्रथात् माँस स्नाने चाले से माँस न स्नाने वाले बहुत श्रेष्ठ हैं।

## ४-शौच-निर्णय।

ज्ञान, तपस्या, अग्नि, ज्ञाहार, मझी, मन, जल, गोवर, वायु, काल श्रीर कर्मा—ये सब देह-धारियों की शुद्धि के कारण हैं।

देह और मन की गुद्ध करने वाली जितनी वस्तुएँ हैं, उन सब में न्याय से पैदा किया हुआ धन और धर्म त्याग न करना ही परम शौंच है।

ंजो आदमी धनोपार्जन में शुद्ध है, वही यथार्थ में शुद्ध है। धन शुद्ध न हाने से, भले ही कोई मट्टी और पानी से देह शुद्ध करे, पर वह-पवित्र नहीं होती।

ं विद्वान लोग समासे भी शुद्ध होते है, यहादि न करने वाले दान देने से, गुप्त-पाप वाले जप करने से, और उत्तम वेद के जानने वाले तप से शुद्ध होते हैं।

्रशरीर पानी से, सन सच बोत्तने से, आत्मा विद्याध्ययन और तप करने से और बुद्धि झान से शुद्ध होती है। ्रसुवर्ण जैसी चमकीली चीज़ें, हीरा आदि रतः और पत्थर की बनी चीज़ें, मद्दी, पानी और राख से पवित्र होती हैं।

र्वा बिना जूठन लगा सोने का बर्चन, शक्ष, मोती और पत्थर के बर्चन और चाँदी के वे बर्चन जिन पर नकाशी नहीं की गयी—केवल पानी में घोने से शुद्ध हो जाते हैं।

जल और अशि के मेल से सोना तथा चाँदी उत्पन्न होती है। इसलिये इनकी शुद्धि भी अशि और जल ही से ठीक ठीक होती है।

तावे, लोहे, काँसे, पीतल, राँगे और सीसे के वर्तन, रास, खटाई, तथा जल से शुद्ध हो जाते हैं।

ें पिघलने वाली चीजें, घी, तेल श्रादि, तपा कर, झान लेने से युद्ध होते हैं। साट श्रादि सूत की बुनी वस्तुएँ जल में धोने से श्रीर काठू की चीज़ें छीलने से युद्ध होती हैं।

चमड़ा और चटाई, कपड़े की तरह, और शाक, मूल, तथा फलों की शुद्धि अन्न की तरह होनी चाहिये।

रेशमी और उनी कपड़े, रेह तथा मिट्टी से शुद्ध होते हैं। नैपाली कम्बल रीठों से तथा सन के वस्न वेल से और छाल के वस्त्र सरसों से शुद्ध होते हैं।

शास्त्र जानने वाले की चाहिये कि वह सींग, शह्न, हड्डी और दाँत की बनी चीज़ों की शुद्धि, गो-मूत्र और, पानी से या सरसों के बुरादे से करे।

घास पूँस भाड़ने से और घर बुहारने और लींपने पोतने से शुद्ध होजाता है। मही का बना बर्तन आग में रखने से शुद्ध होता है। पर जिसन् मही के वर्तन में शराब, सूत्र, मल, थूक, राल लोह ग्रादि गिर पड़ता है, वह ग्राग्न में डालने पर भी शुद्ध नहीं होता।

पृथिवी की शुद्धि, बुहारने, भाड़ने, लीपने, पोतने, छीलने श्रीर गौ के बाँधने से होती है।

जिस बर्तन में दुर्गन्ध श्राती हो, उसे। तब तक धोता रहे, जब तक उसकी दुर्गन्ध दूर न हो जाय।

ं जितने जल से गौ की प्यास बुभ जाय, खतना जल यदि शुद्ध भूमि में, साफ हो श्रौर उसमें सड़ने वाली चीज़ें न पड़ी हों, तो इसे पवित्र समभाना चाहिए।

कारीगर का द्वाथ, दूकान में विकने वाली चीज़ें और ब्रह्म-चारी की भित्ता सदा गुद्ध होती है। यह शास्त्र की मर्थादा है।

नाभि के ऊपर की, नाक कान श्रादि इन्द्रियाँ पवित्र हैं श्रीर उसके नीचे की श्रपवित्र हैं। पर देह के सब मल श्रशुद्ध है।

मिक्समाँ, जल के छीटे, छाया, गाय, घोड़ा, सूर्य्य की किरणें, घूलि, भूमि, वायु, श्रद्धि, ये सब वस्तुएँ शुद्ध हैं।

मल-मूत्र तथा देह के श्रन्न मलों की शुद्धि के लिये, इतनी मही से रगड़ कर, इन्द्रियाँ घोनी चाहिये, जितनी से मल की दुर्गन्घ दूर हो जाय।

मजुष्यों के शरीर में बारह तरह के मल रहते हैं। उनके नाम ये हैं-१-चरबी, २-वीर्थ, ३-खून, ४-मजा, ५-मूत्र, ६-विष्टा, ७-नाक का मैल, द-कान की ठेठ, ६-कफ, १०-आँख, ११-आँख का कीचड़, श्रीर १२-पसीना।

जो गृहस्थ द्विज हैं, उन्हें चाहिये कि दिशा जाने पर मुत्रे न्द्रिय में एक बेर, विष्ठा-द्वार में तीन वेर, बाँचें हाथ में दस वेर और दोनों हाथों में सात बेर मट्टी लगावें। ब्रह्मचारियों के। गृहस्यों से दूनी, वानप्रस्थीं के। तिगुनी श्रीर संन्यासियों के। चौगुनी शुद्धि करनी चाहिये । विश्वास

मुख से निकले हुए थुक की छीट, यदि शरीर पर गिरापडे तो उससे शरीर अग्रुद्ध नहीं होता। मुँह में गये हुए मूँ छ के बाल और दाँतों के भीतर लगा हुआ अन्न—अग्रुद्ध नहीं होते। यूसरे के। जल पिलाते समय, अगर उस जल के छीटे, पिलाने वाले के पैर पर गिर पड़ें, तो उनसे जल पिलाने वाला अग्रुद्ध नहीं होता। वे छींटे ग्रुद्ध भूमि के जल की तरह पवित्र है। योक, छींक के, खा कर, नाक साफ कर के, भूल से भूठ बोल कर, पानी पी कर और वेद पढ़ने के पहिले, अति पवित्र रहने पर भी आचमन करना चाहिये।

# ्रं ५-स्त्री-धम्म

स्त्रियाँ बालिका हैं।, चाहे युवती हैं। वा बूढ़ी ही क्यों न है। गयी हैं।, घर में रह कर भी, उन्हें कोई काम अपने मन से, बिना पूँ हो न करना चाहिये।

स्त्रियाँ, 'वाह्य-काल में पिता के; युवा अवस्था में पितः के श्रीर पित के मरने पर पुत्र के वशा में रहें । स्त्रियों को कभी। किसी दशा में भी स्वतंत्र न होना चाहिये। 'अं के अ

हियों की पिता, पित और पुत्र से अलग हो कर न रहना चाहिये। इनसे अलग रहने से स्थियाँ पिता और पित के कुलें। में बट्टा लगा देती हैं।

ं खयों के। चाहिये कि वे सदा प्रसन्न चित्त रहें। धर का काम-कांज बड़ी सावधानी से करें। बर्तन कपड़ें। आदि के। साफ सुधरा रखें और बहुत ख़र्च न करें। का पिता ने श्रथवा पिता की श्राक्षा से भाई ने जिसे दान कर दिया हो, उस मनुष्य के। स्त्री श्रपना पित समस कर, उसकी—जब तक वह जीवित रहे—मेन लगा कर, सेवा टहल करे। पित के मरने पर कभी खोटा काम न करे।

विवाह में जो वाक्-दान किया जाता है' (अर्थात् "इस कन्या को तुम अपनी स्त्री बनाओ") उससे ही स्त्री पर पति का अधि-कार होता है।

पति केवल इसी लोक में नहीं, बिर्क परलोक में भी अपनी पत्नी का सुख-दाता होता है। अर्थात् हिन्दुओं के विवाह का सम्बन्ध इसी लोक तक नहीं रहता, पर परलोक तक बना रहता है। इसि छिये विधवा का दूसरा विवाह करना—मानों शास्त्र की मर्थादा की भंक करना है।

पित भले ही शील रहित हो, दुराचारी हो, पढ़ा लिखा भी न हो और सब प्रकार से निगु ए हो—पर जो साध्वी स्त्री हैं, उनका यह मुख्य धर्म्म है कि वे अपने पित की देवता के समान सेवा करें।

√ स्त्रियों के। न तो यज्ञ करने की आवश्यकता है न व्रत अथवा, उपवास की। उनको तो केवल पति-सेवा ही से स्वर्ग मिलता है।

ं जो स्त्रियाँ, पर-लोक में भीश्रपने पति के साथ रहना चाहती हैं।, उन्हें चाहिये कि पति के मरने पर भी पति की इच्छा के विरुद्ध कोई काम न करें।

### ६-विधवा-स्त्रियों के धम्में

पति के मरने पर स्त्री, फूल, मूल, फल झथवा शाक पात से पेट भर कर जीवन बितावे, पर कभी श्रपने पति को छोड दूसरे पुरुष का नाम भी न ले।

जितने दिन लों अपनी मृत्यु न हो, उतने दिनों तक कप सह के तथा नियम-पूर्वक, मधु, माँस, मैथुन आदमी त्याग कर, ब्रह्म-चर्च वत से, साध्वी विधवा स्त्रियाँ, पति के ध्यान में अपना जीवन वितामें।

कई हज़ार कोमार ब्रह्मचारी ब्राह्मणों ने, विना सन्तान जत्पन्न किये, ब्रह्मचर्य्य के बल से श्रद्मय (कभी द्मय न होने वाला) स्वर्ग पाया है। उन ब्रह्मचारियों की तरह श्रपुत्रा होने पर भी साध्वी स्त्रियाँ, पति के मरने पर केवल ब्रह्मचर्य्य के बल से स्वर्ग लोक में पहुँचती हैं।

जो स्त्रियाँ सन्तान उत्पन्न कराने के लालच में पड़ कर, दुरा चार करती हैं, वे इस लोक में निन्दित और परलोक में बुरी दशा का प्राप्त होती हैं।

पित के सिवाय अन्य पुरुष से उत्पन्न सन्तान से स्त्रियों का कोई भी धर्मा-कार्य्य नहीं हो सकता। अथवा अपनी स्त्री की छोड अन्य स्त्री से उत्पन्न हुई सन्तान से पुरुष का भी कोई काम नहीं चल सकता। शास्त्र जानने वालों ने इस तरह के पुत्र को पुत्र ही नहीं माना। किसी भी शास्त्र में सती साध्वी स्त्री के लिये दूसरा पित करने की आज्ञा नहीं दी गयी।

दुराचार करने वाली स्त्रियाँ मरने पर सियार होती हैं। और तरह तरह के रोगों से पीड़ित हो, दुःस भोगती हैं। जो स्त्री मन, बचन और कर्म्म से, पित को कभी दुःख नहीं देती और पित का कहा करती हैं, वे मरने पर परलोक में पित के साथ रहती हैं। ऐसी स्त्रियों को श्रन्हे लोग साध्वी श्रीर पितवता कह कर उनकी बड़ाई करते हैं।

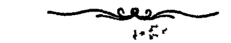
श्रपने धर्म्म को पालन करने वाली स्त्रियाँ, इस लोक में परम कीत्ति पाती हैं श्रौर मरने पर पतिलोक में जाती हैं।

अपर जो धर्म बतलाये गये हैं—उन्हों के अनुसार विधवा लियों को चलना चाहिये। इसीमें उनका कल्याग़ है। मनुजी के वतलाये धर्म की पालन करने वाली विधवा लियों, इस लोक और परलोक में सदा सुख चैन से रहती हैं। स्त्रियों का सती-धर्म अमुस्य रत्न हैं। जो स्त्रियाँ सदाचारणी हैं—वे अपने इस अमुस्य रत्न की प्राणों से बढ़ कर, रन्ना करती हैं।





# छठवाँ अध्याय



# १-वाणप्रस्थ आश्रम

. अम के धर्म्म-पालन कर के, द्विजों को उचित है कि जय देखें कि देह की खाल में कुरियाँ पड़ने लगीं और वह लटकने लगी हैं सिर के बाल सफ़ेद हो गये हैं और लड़के के लड़का (नाती, पौत्र ) हो गया है ; तब वे गृहस्थी की छोड़ तीसरे आश्रम वाणप्रस्थ में प्रवेश करें और बन में चले जॉय।

गाँव में रहना, गाय, घोड़ा, खाट, स्त्री तथा पुत्रों को छोड़ कर, या स्त्री की श्रपने साथ लेजा कर, बन में वास करें।

वाग्-प्रस्थ को चाहिये कि अग्निहोत्र के लिये अपनी सब सामग्री श्रपने साथ लेता जाय। वन में रह कर, श्रपनी इन्द्रियां का अपने बस में करने की चेहा करे।

वन में रह कर, वाणप्रस्थ का, वन में उत्पन्न दुए, फल फूलों से यशादि का काम चलाना चाहिये।

वाणप्रस्थ को मृग-चर्मा, या पेड़ों की छाल के बलकल वस्र पहिनने चाहिये। प्रातः श्रौर साय-दोनों जून स्नान करे। वाण-

#### पाँचवाँ अध्रारे

प्रस्थ की सदा जटा डाढ़ी मूँ छ, नख (नाखून) रखने चीडिया इन्हें कभी न कटवावे।

अपने भोजन के सामान से वाण्यस्य के। यथाश्रिक बिल-दान करना चाहिये। साथ ही फल फूल जल आदि से अतिथि सेवा भी करनी चाहिये।

वाणप्रस्थ का धर्मा है कि बन में रह कर, नित्य वेद का पाठ करे, सर्दी गर्मी आदि क्लेशों के। सहे। उसे परोपकारी; जितेन्द्रिय दाता और सब प्राणियों में दया-श्रील होना चाहिये। वाणप्रस्थ के। दान कभी न लेना चाहिये।

वाग्रप्रस्थ के। समय समय पर, विधि के अनुसार हवन कर के यह करते रहना चाहिये। उसे अपना बनाबा निमक काना चाहिये।

जल और थल में पैदा हुए शाक, पवित्र वृत्तों के फूल, जड़ तथा फल और फलों से निकला हुआ घी तेल भी वह का सकता है।

वाग्रमस्य साल में एक बार श्राश्विन मास में, पुराने कपड़ें। का और सञ्चित श्रम्न फलादि का वदल डालें।

हल जोती हुई भूमि में पैदा हुआ अझ, अगर कोई छोड़ भी गया हो, तो भी वाणप्रस्थ को उसे नैं साना चाहिये। चाहे जैसी भूग लगी हो पर वाणप्रस्थ प्राम में उत्पन्न हुए, फल मुलादि कभी न साय।

श्रीन में भूँज कर, या स्वयं पके हुए फल जाने चाहिये। वाण्यस्थ या तो पत्थर से कुट कर खाय, या वाँतों से चवा कर बाय।

वाणप्रस्थ, चान्द्रायण विधि के अनुसार शुक्क-पत्त की प्रति-पदा से आरम्भ कर, नित्य एक एक प्रास (कौर) कम कर के इंग्णपत्त में तिधि की संख्यानुसार एक एक प्रास बढ़ा कर भोजन करें।

वाणप्रस्थ या तो एक पैर से । दिन भर खडा रहे, या कभी आसन पर वैठ कर, या कभी आसन से उठ कर समय वितावे। उसे चाहिये कि सबेरे, दोपहर और साँभ को, दिन में तीन वेर स्नान करे।

गर्मी के दिनों में श्रपने चारों श्रोर श्रग्नि जला कर धूप में , बैठ कर तापे। वरसात में मेह में खड़ा रहे श्रीर जाड़ों में गीलें कपड़े पहिन कर तपस्या करे।

वाणप्रस्थ की चाहिये कि दिन में तीन वेर स्नान कर, पितरीं और देवताओं का तर्पण करें और उप्र तपस्या करके शरीर को सुखावे।

फल मूल न मिलने पर, प्राण रखने के लिए, ब्राह्मणें श्रथवा वन-वासी द्विजातियों से भिना मॉग कर खाले।

यदि वन में भिन्ना न भिन्ने तो गाँव में जा कर पत्ते के दोने अथवा मिट्टी के वर्तन में, या हाथ में भिन्ना के अन्न की रख कर, वाण्यस्थ केवल आठ ग्रास भोजन करे।

वाणप्रस्थ ब्राह्मण इन सब नियमें। का पालन करे और ब्राह्म-साधन के लिये उपनिषद श्रादि श्रुति का अभ्यास करे।

सृत्यु न होने पर वाणप्रस्थ तीसरे आश्रम की छोड़ चौथे संन्यास-आश्रम की प्रहण करे।

### २-संन्यासाश्रम

ब्रह्मचर्य्य, गार्हस्थ श्रीर वाण्यस्थ श्राश्रमों के कम्मों की पूरा कर, भित्ता, दान श्रीर श्राग्नहोत्रादि कम्मों से थक कर श्रीर जितेन्द्रिय बन कर, द्विजों के। संन्यास लेना चाहिये। संन्यास लेने से जीव की मोत्त होती है।

ऋषि-ऋण, देव-ऋण और पितृ-ऋण-इन तीनों ऋणों को चुका कर, द्विजों को मोल पाने के लिये संन्यासाश्रम में मन लगाना चाहिये। पर इन ऋणों की चुकाये बिना जो संन्यासी होता है वह नरक में पड़ता हैं #।

विधि-पूर्वक वेद पढ़ कर, धर्म-पूर्वक पुत्र उत्पन्न कर के श्रौर शक्ति के श्रनुसार दान कर के द्विज, तीनों ऋणों से छूटता है। ऋणों से छूटने पर, मोद्त-धर्म (संन्यासाश्रम ) में उसे मन लगाना चाहिये।

द्विज यदि बिना वेद पढ़ें, बिना सन्तान उत्पन्न किये और

<sup>&</sup>quot;मनुस्मृति श्र० ६ श्लो० ३५ का यह श्राशय है। श्राज कल बनावटी संन्यासी मूड़ घुटाये श्रक्सर घूमा करते हैं। संन्यास ७५ वर्ष के ऊपर लेना चाहिये। पर श्राज कल सोलह सत्रह बरस की उमर ही में लोग भगवा-वस्त्र पहन कर "सोहमस्मि" कहने लगते हैं। पेसे बनावटी संन्यासियों का चचन से भी सत्कार नहीं करना चाहिये वे स्मृति की श्राक्षा उहां घन करने के कारण नरक में पड़ेंगे।

विना यह किये ही मोल की इच्छा करे, तो उसकी अधोगित होती है।

जिस द्विज से किसी प्राणी के कुछ भय नहीं ! होता, उसे मरने पर कहीं भी डर नहीं लगता।

संन्यासी को चाहिये कि घर छोड़ कर, पवित्र द्गड-कमग्डल ले कर, वासना छोड़ कर, श्रीर मीन हो कर, संन्यासाश्रम के धम्मों का पालन करे।

श्रकेले रहने से मोल मिलतो है। यह सम्भ कर संन्यासी को सदा श्रकेले रहना चाहिये।

संन्यासी, श्रिप्त को न छुए, एक जगह घर वना कर न रहै, शारीरिक व्याधियों को दूर करने की इच्छा न रखे, बुद्धि को स्थिर करे, सदा ब्रह्म-भाव में एकाय्र-विश्व हो कर, जङ्गल में समय बितावे। केवल भिन्ना के लिये गाँवों में जाय।

मुक्त-पुरुष (संसार से छूटे हुए) की पहिचाने ये है-भोजन के लिये खपरा, रहने की पेड़ की जड़, श्रोढ़ने के लिये। वहकल-वस्त्र, एकान्त में रहना, किसी की सहायता की चाहना न करना और सब की एक दृष्टि से देखना।

जो सद्या संन्यासी है, उसे जीने का न तो हर्प है और न मरने का दुःख। किन्तु जैसे नौकर अपने स्वामी की आशा की बाट देखता है, वैसे ही संन्यासी मरने की राह देखा। करता है।

संन्यासी की चाहिये कि चलते समय नीचे की गईन कर के चले, छान के पानी पीवे, सच बोले और शुद्ध मन से काम करे। अर्थात् मन में कुछ और करना कुछ—यह न करे।

दूसरों की अपमान-जनक बातें सहे किसी का स्वयं अपमान

न करे और इस सण्-भङ्गुर" शरीर के। पा कर, किसी के साथ वैर न करे।

ं दूसरे के क्रोध करने पर स्वंयं क्रोध न करे। जो अपनी निन्दा करें उसकी भी प्रशंसा ही करे श्रीर उससे मीठे बचन बोले। मन श्रीर श्रपनी बुद्धि के विरुद्ध वचन न कहे।

संन्यासी सदा ब्रह्म का ध्यान किया करे। सब प्रकार की विषय धासना छोड़ दे केवल अपना भरोसा रख कर, मोक पाने के लिये बिचरे।

भूमि-कभ्प आदि उत्पात, वा नेत्र आदि अहों के फड़कने का अच्छा बुरा फल बतला कर और यह तथा हाथ की रेखा देख संन्यासी, लोगों से भिन्ना न ले। संन्यासी की, शास्त्र की आज़ा विखला कर भी, किसी से भीख न लेनी चाहिये।

संन्यासी को घातु की बनी चीज़ें न छूनी चाहिये। उसे दिन में एक ही वेर भिदा माँगनी चाहिये। क्योंकि अधिक भिदा माँगने वाला संन्यासी विषय वासना में फँस जाता है।

संन्यासी को भिन्ना के लिये सदा ऐसे घर में जाना चाहिये, जहाँ रसोई का धुआँ निकल चुका हो, कुटना पीसना न होता हो, आँच बुक्ता दी गयी हो और घर के सब लोग भोजन कर चुके हों।

इन्द्रियों की बस में करने का उपाय यह है कि संन्यासी थोड़ा भोजन करे, निर्जन देश में रहे। क्योंकि इन्द्रियों की बस में करने से, बैर, प्रीति छोड़ने और हिंसई न करने से, संन्यासी मोच पा सकता है।

ब्रिज किसी भी आश्रम में क्यों न हो, जब तक वह उस

<sup>\*</sup> एक च्रण में भक्त अर्थात् नाश होते वाला।

श्राथम के धर्मों का पालन नहीं करता, तब तक उस श्राथम के चिन्ह धारण करने से उसका कुछ भी लाभ नहीं हो सकता। क्योंकि धर्मे ही प्रधान है, पर चिन्ह भी त्याज्य नहीं है।

निर्मली चुत्त का फल डालने से जल साफ होता है। उसका नाम लेने से नहीं। इसी तरह श्राश्रम के धर्मों का पालन करने ही से लाभ होता है। केवल चिन्ह धारण से नहीं।

जीवों की रक्ता के लिये संन्यासी का पृथिवी देखं कर पैर रखना चाहिये। जिससे उसके पैरों से कुचल कर, चीटी जैसे छोटे छोटे कीड़े मकोड़े न मरें। संन्यासी की श्रक्षानता से दिन श्रीर रात में जो प्राणी मरते हैं; उस पाप से छूटने के लिये, स्नान कर के, उसे छः बार प्राणायाम करना चाहिये।

सात व्याद्दति, और दस प्रण्व सहित तीन,प्राण्याम (पूरक, कुम्भक और रेचक) करना ही संन्यासी के लिये परम तपस्याहै।

जैसे सोना, और चॉदी आदि धातुओं का मैल आग में तपाने से साफ़ होता है, वैसे ही प्राणायम करने से इन्द्रियों के सब दोष नष्ट हो जाते हैं।

यह शरीर हड़ी, नस, लोहू, मॉस से भरा और चमड़े से इका हुआ है। इसमें मूत्र और विद्या भरी है। यह शरीर बुढ़ापा गौत और तरह तरह की बीमारियों के रहने की जगह है। यह तमक कर संन्यासी को इस देह की ममता छोड़नी चाहिये। जैसे गड़ और नदी के किनारे को पत्ती छोड़ देते हैं, वैसे ही झानी [स देह बन्धन और संसार के बन्धन को छोड़ देते हैं।

जो ब्राह्मण संन्यासाधम के धर्मा के। विधि पूर्वक निभाता है, वह सब पापों से छूट कर परब्रह्म के। पाता है।

### ः ३-कुटीचर संन्यासियों के धर्म

बहात्रारी, गृहस्थ, वाणप्रस्थ और संन्यासी के चारों आश्रम गृहस्थ ही से पैदा होते हैं। ब्राह्मण चारों आश्रमों में धीरे धीरे शास्त्र की विधि के अनुसार श्रपने श्रपने धर्मा कर्मा करता हुआ परमगति पाता है।

्र शास्त्र की रीति से. सब आश्रमों में गृहस्थ आश्रम ही श्रेष्ठ माना जाता है। क्योंकि तीनों आश्रम वालों का पालन पोषण गृहस्थों ही से होता है।

जैसे सब नदी-नद समुद्र में जा कर, ठहर जाते हैं वैसे ही तीनों श्राश्रम, गृहस्थाश्रम के सहारे टिके हुए हैं।

रन चारों आश्रम वाले हिजातियों का, नीचे लिखा हुआ, रस लचेल वाला धर्म, सदा सेवन करना चाहिये।

धर्म के दस लहाए ये हैं-१-सन्तोप, २-हमा, ३-मन को रोकना, ४-चोरी नकरना, ५-भीतर बाहर शुद्ध रहना, ६-इन्द्रियों को बस में रखना, ७-विद्या पढ़ना, द-ईश्वर का ज्ञान, ६-सच बोलना और १०-क्रोध न करना। धर्म के इन दस लहाएों की जो ब्राह्मण पढ़ता है वा करता है, वह परम-गति पाता है।

कुटीचर संन्यासी श्रग्निहोत्रादि गृहस्थों के सब कम्में के। छोड़ कर, कर्मा दोषों की प्राणायाम से नाश कर के, 'यम श्रीर 'नियमों 'के सहारे वेद पढ़े श्रीर श्रपने पुत्र से भोजन वस्त्र ले कर निश्चिन्त हो कर रहै।

इस तरह सब कमों का फल छोड़, निज कमों में लगा इश्रा, निस्पृह और संन्यास वल से पापों की दूर करने वाला द्विज, मोन्न पाता है।



# सातवाँ अध्याय

#### १-राजा की प्रावश्यकता

विधि पूर्वक उपनयन संस्कार होने पर त्रिय राजा के न्याय के त्रजुसार प्रजा की रत्ता करनी येग्य है।

राजा के न होने से प्रजा, चोर डाँकुश्रों के भय से व्याकुत होती है, इसलिये जगत की रत्ता के लिये परमेश्वर ने राजा के उत्मन्न किया है। ईश्वर ने राजा की इन्द्र, वायु, यम, सूर्य्य, श्रिश वरुण श्रीर चन्द्र देव के श्रंश से बनाया है।

इन्द्रादि देवताओं के अंश की अधिकता होने से—राजा सब आणियों की दबा सकता है।

राजा के वालक होने पर भी छौर उसे साधारण मनुग्य समक्ष कर—उसका कभी अपमान न कर्ने वाहिये। क्योंकि राजा एक बड़ा देवता है, जो मनुष्य के कप्री है।

श्रसावधानी से श्राग्न के पास जो जाता है, श्रश्न उसी श्रकेले को जलाती है, पर राजा के काप में पड़ने से कुटुस्ब, पशु श्रीर र्धन के साथ नष्ट होना पड़ता जिसके प्रसन्न होने से लक्ष्मी, पराक्रम से जय और कोध से मृत्यु मिलती है—वह राजा सर्वतेजोमय है।

जो मूर्स राजा से द्वेष करता है, वह श्रवश्य नष्ट होता है। क्योंकि उसे नष्ट करने के लिये राजा मन लगाता है।

इसिलिये अच्छों की रता और बुरों की दबाने के लिये राजा जो धर्म नियम (कानून) बनावे उनके विरुद्ध कभी न चलना चाहिये। उन्हें कभी न भक्ष (तोड़ना) करना चाहिये।

# २—दग्रह की आवश्यकता

राजा की सहायता के लिये ही, ईश्वर ने ब्रह्तेंज-मय द्ग्ड वनाया है। द्ग्ड के डर ही से सब लोग श्रपने ध्रम से नहीं डिगते।

यथार्थ में दगड ही राजा है, दगड ही पुरुष है। दगड ही नेता, है और दगड ही शासन-कर्चा है। ऋषियों ने धर्म ही के। आश्रमों का धर्मा अतिम् कहा है।

द्रण्ड सब प्रजा की शासन करता है। द्रण्ड ही सब की रज्ञा करता है। सब के सोने पर भी केवल द्रग्ड ही जागता रहता है। पिएडत लोगों ने द्रग्ड ही की धर्म की जड़ बतलाया है।

यह देश यदि ठीक तरह से विचार कर वरता जाय, तो सब प्रजा सुनि रहती है और श्रमुचित रीति से वरतने पर सब प्रजा का नाश होता है।

यदि राजा श्रपराधियों की दगड न दे, तो सबल-निर्वली की, यल में छेद मुखली की तरह भून डालें। देवताओं के इवि की कुत्ते

**<sup>\*</sup>** ज़ामिनदार ।

चाटै, यशके चरुको कौवे खावें श्रौर ऊचां की नीच बहुत तङ्गकरें।

लोग केवल दएड के भय ही से न्याय मार्ग में चलते हैं। क्योंकि निर्देश मनुष्य जगत में बहुत थोड़े हैं।

जहाँ पापियों श्रीर श्रपराधियों की द्रगड देने के लिये द्रगड़ का वर्ताव किया जाता है, वहाँ की प्रजा कभी कातर नहीं होती।

किन्तु अन्याय-पूर्वक निर्दोष को दिया हुआ दराड, राजा की उसके वंश सहित नाश करता है।

जो राजा सदाचार और न्याय-पूर्वक शासन करता है—बह यदि कभी दुःख पाता है, तो उसका यश, जल में तेल की बूद की तरह संसार में बहुत दूर तक फैल जाता है।

#### ३-राजा के कर्त्तव्य

धर्मात्मा ब्राह्मणों की तथा श्रन्य वर्णी श्रीर चारों श्राश्रमी की रत्ता के लिये, प्रजापति ने राजा बनाया।

राजा को चाहिये कि वह प्रति दिन सवेरे से। कर उठे श्रीर वेद तथा नीति शास्त्र जानने वाले ब्राह्मणों की सेवा करे। वे लेग जैसा कहें, वैसा ही राजा के। करना चाहिये।

राजा को चाहिये कि जिन ब्राह्मणा का मन और शरीर वेद जानने से पवित्र हो चुका है और जो अवस्था में बढे हैं—उनकी सदा सेवा करे।

श्रच्छी समज और विद्या पढ़ने से विनीत होने पर भी राजा सदा बुढ़े बड़ों से विनय सीखे। क्योंकि विनयी राजा का कर्मा नाग नहीं होता। विजय-हीन राजे, हजारों हाथी घोडों के स्वामी होने पर भी नष्ट हो गये और सदा वन में वसने वाले, बहुतेरे पुरुष विनय गुण से राजा हो गये। महाराज नहुष, वेणु, यवन-राज, सुदास, सुमुख, और निमि विनय रहित होने से मारे गये और महाराज पृथु और मनु ने विनय वल से साम्राज पाया। कुबेर धन के स्वामी हुए और विनय ही से विश्वामित्र ने ब्राह्मणस्व पाया।

राजा की चाहिये कि वेद जानने वाले ब्राह्मणों से वेद सीखे। श्रामदनी और ख़र्च तथा शास्त्र-तत्व के जानने वालों से वह दण्डनीति सीखे। तार्किक तथा वेदान्ती ब्राह्मणों से तर्क शास्त्र और ब्रह्म-विद्या; किसान और व्यापारियों से खेती और बनिज तथा पशु-पालन श्रादि सीखे।

राजा की सदा जितेन्द्रिय होना चाहिये। जितेन्द्रिय राजा ही प्रजा के। श्रपने वसं में कर सकता है।

काम के दस श्रीर क्रोध के श्राठ व्यसनें की राजा की छोड देना चाहिये।

कामज दोषों से राजा के श्रर्थ श्रार धर्म-दोनों ही नष्ट हो जाते हैं श्रीर कोधज दोषों में फँसने से राजा के। श्रपने जीवन से भी हाथ धाना पड़ता है।

१—शिकार खेलना, २—जुझा खेलना, ३—दिन में सोना, ४-पराये दोष कहना, ५-स्त्रियों के जाल में फँसना, ६-नशेवाज़ होना, ७-नाचना, द-यजाना, ६-गाना, श्रीर १०-वे मतलव इधर उधर डोलना-इन दस दोषों की "कामज दोष" कहते हैं।

१-चुगली खाना, २-दुस्साहस, ३-द्रोह, ४-डाह, ४-अस्या (दूसरों में देश लगाना) ६-दूसरों का धन हरना, ७-सदा गाली गलौज करना. = निर्द्यीपन से ताड़ना करना-ये श्राठन वोष " कोधज-वोष " कहलाते हैं।

क्रोधज और कामज दोष मृत्यु से भी भयद्गर है। क्योंकि कामज और क्रोधज दोषों में फँसा हुआ पुरुष, मरने पर नरक में गिरता है।

#### १-मंत्री की याग्यता

जिसकी कई पीढ़ी राज-सेवा में बीती हों, जो वेदादि शास्त्रों का जानने वाला हो, स्वयं शूरवीर हो, युद्ध-विद्या में निपुण हों, श्रुच्छे कुल में जभ्मा हो ; श्रीर जो जाँच में ठोक उतरा हो— ऐसे पुरुष की राजा श्रपना मंत्री बनावे।

मंत्रियों को बुद्धिमान, कार्य्य-दत्त, न्याय-पूर्वक धन पैदा करने वाला पवित्र स्वभाव और न्यायवान होना चाहिये।

राजा जितने।मंत्रियों की श्रावश्यकता समर्भे, उतने मंत्रियों की नियुक्त करे।

#### ५-दूत या जासूसें। की याग्यता

राजा को चाहिये कि वह ऐसे दूत रके जो अनुभवी हों, बहु-श्रुत हों, जो मनुष्यों का चेहरा देखते ही उनके मन की बात ताड़ जाँय, मन के साफ़ हों, चतुर हों और अञ्झे कुल में जनमें हों।

मंत्री के हाथ में दगड और दगड के अधीन सिशिहा और राजा के हाथ में ख़ज़ाना राज और दूत के हाथ में मेल मिलाण या बिगाड़ रहता है।

द्त ही मेल कराता है और दूत ही मिले हुओं में फूट डालते हैं।

ं दूत, शत्रु-राजा के कामों की अच्छी भाँति देख रेख करे और अपने राजा की ओर से अमसक, लालची और अपमानित नौकराँ पर दृष्टि रसे।

### ६-शत्रु से राज्य की रक्षा के उपाय

शत्रु से राज्य की रहा के लिये राजा की छः तरह के किले बनाने चाहिये। १-धन्य-दुर्ग, २-मही-दुर्ग, ३-मन्दुर्ग, ४-वार्च-दुर्ग, ५-मृ-दुर्ग, श्रीर ६-गिरि-दुर्ग-ये छः प्रकार के दुर्ग (किले) होते है।

इन छः प्रकार के दुगों में गिरि-दुर्ग ही सब से अच्छा है इसिलेये राजा इसी दुर्ग में रहे।

श्रस्त, श्रस्त, श्रन्न, घोड़ा श्रादि सवारी के बाहन, धन, ब्राह्मण. श्रनेक तरह के कारीगर, तरह तरह के यंत्र (कल पुर्ज़ें) घास श्रीर पानी, इन सब चीज़ों से क़िला भरा रहना चाहिये।

#### ७-राजा का ब्रह्मचारी ब्राह्मणों के साथ बर्ताव

राजा को चाहिये कि उपनयन के बाद, गुरु-गृह में रह कर, जो ब्राह्मण ब्रह्मचारी विद्या पढ़ कर लौटें—उनका धन धान्य से भली भॉति सत्कार करे। क्योंकि पेसे ब्राह्मणों की धन देने से राजा की बढ़ती होती है।

धन एकत्र करने का स्थान, ब्राह्मणों के घर से बढ़ कर, दूसर नहीं है। क्योंकि उनकी दिया हुआ धन न तो चोर चुरा सकत है और न शत्रु ही छीन सकता है। इसिलये राजा ब्राह्मणों। अज्ञस्य धन जमा करता रहे।

श्रित में हवन किया हुश्राधान्य, गिर कर सूख जाता, श्रीर नष्ट भी हो जाता है। पर ब्राह्मण के मुख में हवन किय हुश्रा, कभी नष्ट नहीं होता।

## - युहुक्षेत्र में राजा का कर्त्तव्य

ब्राह्मणों की सेवा, भली भॉति प्रजा का पालन श्रीर युद्ध वे मैदान में बैरी के। कभी पीठ न दिखाना—ये तीन काम राजा वे हैं। इनको राजा सदा स्मरण रखे। ये तीनों काम राजा का कल्याण करने वाले हैं।

रण-भूमि में शत्रु की पीठ न दिखलाने वाले राजे, रण-भूमि में मारे जाने पर सीधे स्वर्ग जाते हैं।

रण-भूमि में नीचे लिखे लोग श्रवध्य हैं। राजा इन्हें कभी न मारे।। १-जो रथ से उतर कर नीचे खड़ा हो, २-नपुँसक, ३-प्राण-भय से जो हाथ जोड़े खड़ा हो, ४-जो नक्क सिर भागा जाता हो. ५-जो लड़ाई के मैदान से बाहर जा कर बैठा हो, ६-श्रीर जो कहे—'में तुम्हारा हूँ।"

राजा को चाहिये कि सीते हुए की, कवच उतारे हुए की, नक्के की, निहत्थे की, न लडने वाले की, देखने वाले की और किसी से मिलने वाले की—युद्ध में कभी न मारे।

जिसका हथियार टूट गया है, जो महा दुःखी है, जिसके बदन में बहुत से घाव लगे हैं, जो डरपॉक है और जो भागा

जाता है, ऐसे श्रादमियों के। भी राजा के। युद्ध में न मारना चाहिये।

युद्ध में जीतने पर धन, धान्य पुत्र, घोड़ा, रथ, हाथी, स्त्री पशु श्रादि जिसके हाथ जो वस्तु लगे वह उसी की हो जाती है।

जीत में मिली चीज़ों में से, हाथी, घाड़ा, सोना, चाँदी आदि लड़ाई का सामान, सैनिक लोग, राजा की भेंट करें। फिर राजा इच्छानुसार उन वस्तुओं की यथा-येग्य योद्धाओं में बाँट दे।

राजा को चाहिये कि अपनी सेना को युद्ध की उत्तम शिवा दे। अपने विचार और दूतों के दिये हुए समाचारों की गुष्त रखे। सदा वैरी के खिद्रों को दूँढ़ते रहना राजा का मुख्य कर्त्तव्य है।

राजा बगुले की तरह ध्यान लगा कर, श्रपना श्रर्थ विचारे; सिंह की तरह शत्रु पर पराक्रम दिखावे; व्याघ्र की तरह शत्रु की मारे, ख़रगोश की तरह दुर्वल होने पर भाग जाय।

इस तरह शत्रु की जीतने के लिये राजा के तय्यार होने पर, जो लोग उसका विरोध कर्र, उन्हें साम, दाम, दगड और भेद से राजा अपने वस में कर ले।

#### ६-सामाज्य रक्षा के उपाय

जैसे भोजन न मिलने से, शरीर सुख कर, मनुष्य का जीवन नष्ट हो जाता है, वैसे ही साम्राज्य में श्राशान्ति बढ़ने से राजा का जीवन नष्ट हो जाता है।

राज्य की रहा के लिये, राज्य के फैलाव के अनुसार दो, तीन, पाँच वा एक सौ गाँवों के बीच, एक सेनापित के अधीन एक सेना रखनी चाहिये। पहिले हर एक गाँव में, एक एक अधिपति ( अफ़सर ) रखे। फिर दस दस अधिपतियों के ऊपर एक अधिपति; फिर दो अधिपतियों पर एक अधिपतियों पर एक अधिपतियों पर एक अधिपतियों पर एक अधिपति और ऐसे सौ अधिपतियों पर एक प्रधान अधिपति राजा नियुक्त करे।

चोरी आदि के अभियाग पहिले उस गाँव के अधिपति के पास जाने चाहिये। यदि यामाधिपति ठीक ठीक न्याय न कर सके, तो उसकी अपील उससे ऊँचे अधिपति के यहाँ होनी चाहिये।

त्राम के अधिपति के। और अधिपतियों के अधिपतियों के। वेतन-रूप में, आम की भूमि दी जाय।

राज से नियुक्त एक हितकारी मंत्री श्रालस छोड कर, गाँवों में दौड़ा करे श्रीर ग्रामाधिपतियों के कामों की जाँच पड़ताल करे।

प्रजा की रक्ता के लिये नियुक्त किये गये राज-सेवकों में प्राय घूँ स खाने वाले श्रौर श्रत्याचार कर के प्रजा का धन लूटने वाले हुश्रा करते हैं। इसलिये ऐसे राज-सेवकों से प्रजा की वचाना राजा का काम है।

को राज-सेवक घूँ स-खोर हो। राजा को चाहिये उसका सारा माल श्रसवाव छीन ले।

जो सेवक ईमान-दारी से काम करे, उसकी उन्नति करना भी राजा का काम है।

वनिज की वस्तुश्रां पर राजा की कर (महसूल) लेना चाहिये।

राजा धन के न रहने पर भूखों मरने लगे, पर वेद जानने वाले ब्राह्मणों से कर (टेक्स) न ले।

जिस राज्य में वेद जानने वाले ब्रह्माणों की भूमों मगना पड़ता है, वह राज्य श्रकालों (कहतों ) से नष्ट हो जाता है। राजा के रहते यदि प्रजा चोर डाँकुओं के उत्पातों से पीड़ित हो, तो वह राजा जीता नहीं। उसे मरा हुआ समभना चाहिये।

सब धर्मों से बढ़ कर. प्रजा का पालन करना ही चित्रय का परम धर्म है। इस लिये उसे श्रपने धर्म का सदा पालन करना चाहिये।

राजा बड़े तड़के उठ कर, शोचादि क्रिया से निपट एकाय्र-चिच हो होम तथा द्विजों का सत्कार करे। फिर ठाठ-वाठ से धूमधाम के साथ राजसभा में थावे।

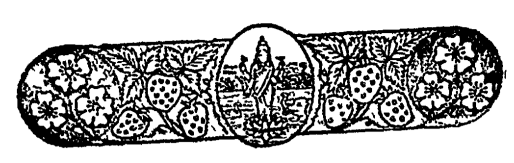
सभा में घेंठ कर, स्नेह की दृष्टि से, मीठे बचन बोल कर, राजा श्राये हुए प्रजा के लोगों के। सन्तुष्ट कर विदा करे। फिर श्रपने मत्रियों से सलाह करे।

्राजा की चाहिये कि पहाड़ के ऊपर या निर्जन घर में या पकान्त में, ऐसी जगह सलाह करे, जहाँ भेद लेने वाले न पहुँच सकें।

मंत्रों को छोड़ कर, दूसरा कोई भी जिस राजा की सलाह का हाल नहीं सुन पाता, वह थोड़ो सम्पत्ति वाला होने पर भी, धीरे, धीरे सारी पृथिवी का स्वामी हो जाता है।

जहाँ सलाह करने की जगह हो, वहाँ से राजा के। चाहिये कि म्लेच्छ, रोगी, अन्धा बहिरा, मूर्ख, गूँगा, बहुत बूढ़ा, स्त्री श्रीर तोता, मैंना श्रादि चिड़ियों के। दूर कर दे।

राजा को श्रपना काम इस तरह करना चाहिये कि उसका मित्र, वा शत्रु कोई भी वलवान हो कर, उसे पीड़ित न कर सके जब तक शरीर निरोग रहे, तब तक नियम पूर्वक राजा स्वयं शासन करे, श्रीर शरीर में क्लोश होने पर, योग्य मंत्रियों के ऊपर राज्य-भार छोड़ है।



# आठवाँ अध्याय

## १--साँसारिक-मुख्य-व्यवहार

उत्तम परामर्श देने वाले मंत्रियों तथा विद्वान ब्राह्मणों के सहित राजा न्यायालय ( धरमाधिकरण सभा में ) जाय श्रीर वहाँ बैठ कर और दहिना हाथ बाहर कर, वादी, प्रतिवादी ( मुद्दे मुद्दालह ) के कथोपकथन (बात चीत ) की सुने।

लोगों में श्रक्सर श्रठारह तरह के परस्पर व्यवहार होते हैं. जिनसे उनमें भगड़े पैदा हुआ करते हैं। उन भगड़ों की निप टाने के लिये गवाही श्रीर लिखे हुए प्रमाणों के सहारे न्या करना चाहिये।

भगड़े की मुख्य जड़ ये श्रठारह वाते हैं :--

१-निद्धे प (धरोहर)।

े २-ऋण-दान ( कर्ज़-देना )।

३-अस्वामी विकय (विना मालिक की परवानगी उसक माल वेच देना )।

४-सम्भूय-समुत्थान (साभे का व्यापार)।

थ-द्शाप्रदानिक (दी हुई वस्तु का फेर लेना)।

६-वेतन-दान (नोकरी यानी तनख़वाह का न देना)।

७-सँविद व्यतिक्रम (प्रतिक्षा-इक्ररार के विकद्ध चलना)।

६-क्रय विक्रयानुशय-(ख़रीदने और वेचने के भगड़े)।

६-स्वामीपाल विवाद (पशु-स्वामी और पशु-पाल का भगड़ा)

१०-सीमा विवाद (मेंड़ पर लड़ाई)।

११-कड़ी वातों की कहा सुनी।

१२-चोरी।

१३-साहस (ज़बरदस्ती धन छीन लेना)।

१५-स्त्री संग्रहण (दूसरे की स्त्री को ले लेना)।

१५-स्त्री और पुरुष के धम्मी की मीमाँसा।

१६-मार पीट।

१७-धन का हिस्सा बाँट।

१६-जुत्रा और श्राह्वय (जुत्रा खेलना और जानवरों के।

लड़ाई में बाँव लगा कर हारना जीतना)।

जब राजा स्वयं इन कार्ग्यों की निपटाने में श्रसमर्थ हो, तब विद्वान नीति जानने वाले किसी ब्राह्मण की इन कार्मों के लिये नियुक्त करे।

वह ब्राह्मण, तीन सभ्यों के साथ सभा में बैठ कर, एकान्त में राज काज करे।

### २-सभा-नियम

पहिले तो सभा में जाय नहीं और यदि जाय तो सत्य वात कहें। सभा में बैठ कर, कुछ न कहने वाला और मुठ योलने वाला: दोनों तरह के मनुष्य पाप के भागी होते हैं। जिस सभा में समासदों के सामने धर्म का अधर्म से और सच का भूठ से नाश किया जाता है, उस सभा के सभासद नष्ट हो जाते हैं।

र्जो मनुष्य धर्मा को नष्ट करता है, उसे धर्मा नष्ट करता है, धर्मा की रज्ञा करने से, धर्म हो उसकी रज्ञा करता है। इस लिये धर्मा की सदा रज्ञा करनी चाहिये जिससे नष्ट हुआ धर्मा, हमें नष्ट न करे।

र्प प्राणी मात्र का धर्मा ही मित्र है। मरने के वाद धर्मा ही हमारे साथ जाता है श्रीर सब कुछ नो शरीर के साथ साथ यहीं नष्ट हो जाता है।

मिथ्या विचार से जो पाप होता है उसका एक हिस्सा अधर्म करने वाले की, दूसरा हिस्सा भूठी साली (गवाही) देने वाले की, तीसरा सभासदों (जूरियो या असेसरों) की और चौथा राजा की मिलता है।

#### ३-राज्य-नाश के कारण

जिस राजा के सामने शद्भ न्याय श्रन्याय का विचार करता है उस राजा का उसी तरह नाश होता है. जैसे दलदल में फॅसी हुई गौ का।

जिस राज्य में शूद्र और नास्तिकों की बढ़ती होती है और जहाँ द्विजों की घटती होती है—वह राज्य, दुर्भिन्न तथा अनेक प्रकार के उपद्रवों से बहुत जल्द नण्ट होता है।

### **१-न्याय का विधान**

शर्थ, श्रनर्थ, धर्मा, श्रधर्मा की जान कर, वर्ण के अनुसार राजा कार्य्य करे। श्रधीत् पहिले ब्राह्मण काः फिर चत्रिय का, फिर वैश्य का श्रीर तब शुद्र का विचार करे।

राजा बाहिरी चिन्हों से लोगों के मन के भाव जानने का यत्न करे। राजा, लोगों के स्वर, वर्ण, इशारा, श्राकार, नेत्र श्रौर हाव-भाव की श्रोर ध्यान रखे।

आकार, इशारे, चाल, ढाल, बातचीत, नाक, आँब, और सुँह के बिचकाने से लोगों के मन के भाव जाने जा सकते हैं।

श्रनाथ यालकों के धन की राजा तब तक रहा करे, जब तक वे पढ़ कर, समभवार न हो जाँय। सोलह वर्ष के बाद बालक-पन वीत जाता है।

विना मालिक (लावारसी) के धन की राजा तीन वर्ष तक अपने ख़जाने में जमा रखे। इस बीच में अगर उस धन का स्वामी श्रावे, तो उसकी जाँच कर के. उसका धन उसे लौटा दे। तीन वर्ष बीत जाने पर, राजा उस धन का अपने काम में लगा ले।

यदि कोई लावारसी माल का दावा करे और पूँ छुने पर ठीक-ठीक पता न बता सके; ते। राजा उसे चोर की तरह दएड दे अर्थात् भूठा दावा करने वाले पर उतना जुर्माना (अर्थ-दएड) करे, जितने का उसने दावां किया हो।

यदि किसी विद्वान व्राह्मणों के। पहिले का रखा धन कहीं मिले तो वह धन उसीका होगा। राजा के। उसमें से कुछ भी हिस्सा न मिलेगा। क्योंकि ब्राह्मण सब का स्वामी है। अगर राजा की कहीं गड़ा हुम्रा धन मिले, तो उसका आधा धन वह ब्राह्मणें की दे डाले और आधा श्रपने खज़ाने में ज़मा करें।

किसी वर्ण का क्यों न हो, धन चोरी जाने पर, राजा चोर से धन वस्त करे और जिसका वह धन हो उसे लॉटा दे। यदि उसे न दे के स्वयं ते ने, तो चोरी का पाप उसे लगता है।

जैसे घायल हिरन के लोहू की वृदों के सहारे, शिकारी हिरन का पता लगा लेते हैं वैसे ही राजा भी श्रनुमान से यथार्थ वात का निश्चय कर ले।

महाजन यदि कुर्ज़दार से श्रपना पावना दिलवाने की श्रजीं दे, तो राजा गवाही सास्त्री, वा टीप श्रादि से दिये हुए धन के। प्रमाणित कर, श्रासामी से महाजन के। धन दिला दे।

महाजन जिस उपाय से श्रासामी से श्रपना धन लेना चाहे, राजा उसी तरह उसे धन दिला दे।

"तुम्हारा मेरे पास कुछ पावना नही है"—ऐसा कह के यि आसामी महाजन का देना मुकरे, तो राजा गवाही साखी ले कर, यिद धन देना प्रमाणित हो, तो धन दिलावे और भूठ वोलने के लिये आसामी पर उसकी हैसियत देख कर जुर्माना भी करे।

दावा होने पर राजा पहिले श्रासामी से कहे कि महाजन का "देना दो "। श्रगर श्रासामी देना चुकाना श्रस्वीकार करें, तब सासी गंवाही राजा ले।

जो वादी ऐसा सानी (गवाह) न्याय सभा में लावे-जो घटना-स्थान पर न रहा हो, जो पहिले कह कर पीछे मुकर जाय, जो परस्पर विरुद्ध गवाही दे या श्रसली बात कह कर उसे फिर मेंटे, जो एक, वार एक बात सकार कर, दूसरी वार वही बात पूछने पर नकारे, या जो अकेले में गवाहों को ले जाकर सिखाता पढ़ाता हो, जो विधि पूर्वक पूछने पर प्रश्न का उत्तर न दे, जो अपने दावें को साबित न कर सके—ऐसा दावीदार न्याय सभा में हार जाता है।

## ५-साक्षी (गवाह) कैसे होने चाहिये?

विवाहित, पुत्रवान् श्रोर एक जगह रहने वाले चित्रय, वैश्य तथा श्रद्ध जाति के लोग साची देने योग्य हैं। शान्त-समय में जहाँ तहाँ के लोगों की साची नहीं मानी जा सकती है।

सच वोलने वाले. लोभ-रहित, मनुष्य की गवाही मानी जा 🞷 सकती है।

प्थन के लोभ से गवाही देने वाले, मित्र, नौकर, शत्रु और जो पहली भूठी गवाही दे चुके हैं, जो रोगी हैं और जो महा-पातकों से दूपित हैं-पेसे लोगों की गवाही नहीं ली जा सकती।

रसोई।दर, नट, वेदों के जानने वाले, ब्रह्मचारी श्रौर संन्या-सियों की गवाही राजा की न लेनी चाहिये।

दास, वदनाम, लुटेरे, वर्जित काम करने वाले, वूढ़े, वालक, चाराडाल श्रादि नीच-जाति के लोग, श्रन्धे कुबड़े, श्रादि की राजा गवाही न ले।

स्त्रियों की साली स्त्रियाँ, द्विजों के साली द्विज श्रीर नीचें के नीच ही साली होने चाहिये।

ें पाप करने वाले समभते हैं कि हमें कोई नहीं देखता, पर उन्हें देवता सदा देखते हैं और उनके हदय में बैठा हुआ पर-मातमा उनके किये हुए पापों की देखता है। ब्राह्मण को "वेश्लिये," इतिय को "सच कहो।" वैश्य को "गऊ बीज श्रीर सुवर्ण की सीगन्द खाकर कहो", श्रीर शृद्ध को "सव पापा की सीगन्द खा कर बोलो"-कह कर, राजा प्रश्न करे।

गवाह वन कर, भूठ वोलने वाले की, ब्राह्मण्-हत्या, बालक-हत्या, मित्र के साथ द्रोह करने श्रीर कृतझ के समान पाप लगता है।

#### ६-दग्ड-विधान

स्वायम्भू-मनु ने दराड देने के जो दस स्थान कहे हैं, वे चित्रय वैश्य श्रीर शद्भों ही के लिये हैं. ब्राह्मणों के लिये नहीं।

१-उपस्थ (गुप्त श्रङ्क) २-उदर (पेट) ३-जिह्ना, ४-दोनें। हाथ, ५-नेत्र, ६-नासिका, ७-दोनें। कान, =-धन, ६-दोनें। पैर श्रोर १०-सारा शरीर (महा-श्रपराध करने पर) ये दश दगड के स्थान हैं।

श्रपराध सिद्ध होने पर राजा श्रपराधो का वल तथा उसके श्रपराध को विचार कर दगड दे।

द्गड न देने योग्य को दगड देने से और दगड देने योग्य अपराधी को दगड न देने से राजा की निन्दा होती है और अपराधी कर दगड न देने से राजा की निन्दा होती है और

#### ७-इयाज की व्यवस्था

साधुश्रों के श्राचार का विचार कर, सत्पुरुष दो रुपया\* सैकड़ा व्याज ले।

<sup>\*</sup> मूल ग्रन्थ में " पण " लिखा है।

ऋण-वाता के। ब्राह्मण से २ रुपया सैकड़ा, सत्रिय से ३ रुपया सैकड़ा, वैश्य से ४ रुपया और श्रह्म से ५ रुपया सैकड़ा व्याज लेना चाहिये।

गिरवी रखे हुए माल की महाजन काम में न लावे। अगर काम में लावेगा तो उसे व्याज न मिलेगा।

यदि धनी श्रपने सामने श्रपनी वस्तु की दूसरे की दस वरस तक बर्तता देख कर, कुछ न कहे, तो फिर वह उसे नहीं पा सकता।

साथ ही धनी पागल न हो और वालक न होना चाहिये। कोई चीज़ मोल ले कर, या वेच कर, दस दिन के मीतर, नापसन्द होने पर, फेरो जा सकती है।

## ८—फुटकल बातें।

गाँव के आस पास चार सौ हाथ या तीन लाठी नाँप कर, भूमि छोड देनी चाहिये और बड़े बड़े शहरों में गाँव से तिगुनी छोड़नी चाहिये।

राजा चोरों को दबाने के लिये सदा तय्यार रहे। चोरों की दएड देने से राजा का यश फैलता है श्रीर राज्य की बढ़ती होती है।

्रं प्रजा जो धर्मा करती है, रक्षा करने वाला राजा उसका छठवाँ हिस्सा पाता है।

तेसे द्विज यज्ञ कर के पवित्र होता है, वैसे ही पापियों की दिएड देने और साधुओं का संग्रह करने से राजा पवित्र होता है। जिस अपराध से अन्य लोगों को एक रुपया जुर्माना हो सकता है, राजा यदि स्वयं उस अपराध को करे, तो उसे एक हजार रुपया जुर्माना देना पड़ेगा। राजा के जुर्माने का रुपया जल में फेंक दे, या ब्राह्मण को दे दे।

चोरी करने से, जो पाप शूद्ध को होता है, उससे दूना वैश्य को, वैश्य से दूना चत्रिय को और उससे दूना ब्राह्मण को होता है।

वनस्पतियों के फल मूल, होम के लिये काठ श्रौर गऊ के बिलाने के लिये घास का लेना चोरी नहीं कहा जाता।

सब पापों का पापी होने पर भी ब्राह्मण की जान से कभी न मारे, धन सिहत उसे देश से निकाल दे।

े जिस राजा के राज्य में चोर, व्यभिचारी श्रौर कठोर वचन बोलने वाले, दुस्साहसी श्रौर डॉक् गुएडे नहीं है—वह राजा इन्द्र-लोक-वासी होता है।

स्री, पुत्र, दास-ये तीनों शास्त्र में निर्द्धन कहलाते हैं। ये जो कुछ धन पैदा करें, उस पर उनके स्वामी ही का श्रधिकार होता है।

राजा नित्य साधारण और विशेष कामों का, सवारी, श्राय-व्यय और स्नानि तथा ख़जाने का देखे।

राजा इस तरह सारे व्यवहारों की पूरा करता हुआ, सब पापों से छुटकारा पा कर, परम-गति पाता है।



## नवाँ अध्याय

### √१-स्त्रियों की रक्षा

े पित को चाहिये कि वह सदा अपनी स्त्री की अपने हाथ में रसे और स्त्रियों की हाथ में रखने का सब से उत्तम उपाय यह है कि उन्हें सदा धर्मा में तत्पर रखे।

कुमारी अवस्था में स्त्री की रत्ता उसका पिता करे; युवा अवस्था में पित और बुद्धा अवस्था में पुत्र अपनी माता की रत्ता करे। स्त्रियों के। कभी स्वतंत्रता न देनी चाहिये।

- युरी सङ्गत से क्षियों को सदा बचाना चाहिये, क्योंकि इसमें ज़रा सी भी श्रसावंधानी होने से ख्रियाँ पिता और प्रति-दोनों के कुलों में कलंक लगा देती हैं।

्स्री की रत्ता करना परम धर्मी समक्ष कर. दुर्वल, अन्धे और लूलों को भी अपनी अपनी पत्नी की सदा रत्ना करनी चाहिये।

जो लोग स्त्री की रहा करते हैं, वे अपने वँश और अपने विश्व की भी रहा करते हैं।

पति श्रपनी पत्नी के शरीर में प्रविष्ट हो कर, पुत्र रूप से जन्मता है। की से पुनर्वार जन्मने के कारण, मार्थ्या के जाया कहते हैं।

वित से कोई स्त्री की रक्षा नहीं कर सकता। स्त्रियों की रक्षा केवल इन उपायों से हो सकती है। धन का संग्रह, व्यय, सफ़ाई धर्मा रसे हैं श्रीर घर की वस्तुश्रों की देख भाल स्त्रियों की सींप देनी चाहिए, जिससे उनका मन सदा काम-काज में लगा रहे।

जो दुःशीला स्त्रीः स्वय श्रपनी रत्ता करने का यत नहीं करती, उसकी रत्ता घर में बन्द कर के रखने से भी नहीं हो सकती।

पर जो सदा श्रपनी रत्ता में तत्पर है—कोई उसकी रत्ता न भी करें, तौ भी वह सुरत्तिता रहती है।

४ १-मद्यपीना, २-बुरी सङ्गत, ३-पित से श्रलग रहना, ४-इधर उधर घूमना, ५-वेसमय सोना श्रौर ६-दूसरी के घर में रहना— ये छुः दोष स्त्रियों के। खराब कर देते हैं।

क्षियों के वैदिक संस्कार नहीं होने चाहिये। ये वेद की अधिकारिणी नहीं हैं।

#### २-साधारण-प्रजा-धर्म्म

स्त्रियाँ बड़ी भाग्यवती होती है। सन्तान उत्पन्न करने से— ये सत्कार योग्य हैं। स्त्रियाँ घर की शोभा हैं। घरवाली श्रीर स्त्री में कुछ भी भेद नहीं है।

र सन्तान पैदा करना, सन्तान का पालना-पोसना, घर का काम धन्धा करना, श्रतिथियों का सत्कार करना-दित्रयों द्वारा ही हो सकता है। इन कामों की साधना स्त्रियाँ ही है। बटवारा एक ही बार होता है। कन्यादान एक ही बार होता है \*। प्रतिश्वा भी एक ही बार की जाती है, जो सज्जन हैं वे इत तीनों वातों के। एक ही वेर करते हैं।

देवर के वास्ते जेंडे भाई की स्त्री माता के समान और जेंडे भाई के लिये लौहरे भाई की स्त्रीपुत्र-वधू के समान समभनी चाहिये।

## ं ३—विधवा-विवाह की निन्दा।

विवाह-शास्त्र में ऐसी कोई भी विधि नहीं है, जिससे विध-वात्रों का पुनर्विवाह† हो सके।

सुशिक्तित, शास्त्र जानने वाले, द्विजाति विधवा के विवाह को पशु-धर्मो कह कर, निन्दा करते हैं। कहते हैं, पहिले राजा-वेण के राज्य-श्रासन मे यह रीति मनुष्यों में प्रचलित हुई थी।

राजा वेण ने बल-पूर्वक, ऋषियों के मना करने पर भी, पाप में डूब कर, यह प्रधा चला कर, वर्श-सङ्गरों (दोग़लों) की उत्पन्न किया था।

## ४-त्याज्य-स्त्रियाँ

एक के साथ सगाई कर के, दूसरे के साथ श्रपनी कन्या का विवाह करने वाले पुरुष के। पाप का भागी होना पड़ता है।

<sup>#</sup> मनु श्र० ६ श्लो० ४७ का यह श्राशय है । स्त्रियों का एक वार ही विवाह होता है। पुनर्विवाह करना शास्त्र-विरुद्ध है। निवाह विवानुक्तं विधवावेदनं पुनः ॥ ६५॥ श्रयं हिजैहि विह्निः पश्चधम्मी विगहि तः ॥ ६६॥

यदि स्त्री में देाप हो, बीमार हो. और धोसा हे कर विवाह दी गई हो, तो पति उस स्त्री की छोड़ सकता है।

कन्या का देाप वतलाये विना, जो कन्यादान करता है, उस मन्द-वृद्धि कन्या-दाता का दान, यदि वर चाहे तो न ले। इसी तरह कन्या भले ही जन्म भर कारी रहे, पर गुण-हीन पुरुष के साथ कभी विवाह न करे।

#### ५-विवाह का समय

तीस वर्ष के पुरुष का वारह वर्ष की कन्या से और चौबीस वर्ष के युवा का आठ वर्ष की कन्या के साथ विवाह करे। पर यदि धर्मी जाने का डर हो तो शीघ्र भी विवाह हो सकता है।

व्याहे हुए स्त्री पुरुष की सदाचार से रहना चाहिये, जिससे श्रापस में मन विगडील न हो।

#### ६-बटवारा

याप के मरने पर, सब भाई मिल कर, माता पिता के धन की वरावर वरावर बॉट लें। पिता के रहते पुत्रों की पिता के माल टाल में हाथ लगाने का कुछ भी अधिकार नहीं है।

यदि छोटे भाई अपने जेठे भाई की पिता के समान मान कर उससे भोजन कपड़े भर लिया चाहे, तो पिता की सारी सम्पत्ति का मालिक जेठा भाई ही होगा।

जेडे पुत्र के जन्मते ही मनुष्य पुत्रवान् होता है और पितरों के ऋण से छूटता है। इसलिये जेडा पुत्र अपने पिता की सारी सम्पत्ति पाने का अधिकारी है। जिस जेडे पुत्र के जन्मते ही पिता पितरों के ऋण से छूटता है और ग्रमर होता है-वही जेडा पुत्र धर्मा से उत्पन्न पुत्र है। दूसरे पुत्र "कामज" पुत्र कहलाते हैं।

वडा भाई छोटे भाइयों की पुत्र समक्ष कर पाले ख़ौर छोटे माई अपने यहे भाई को पिता मान कर उसके कहे में चलें।

्पिता का धन बाँटने के समय सब वस्तुओं का बीसवाँ हिस्सा और सब से बढिया वस्तु, जेठे पुत्र को मिलेगी। मसले को चालीसवाँ हिस्सा और अस्सी हिस्से में से एक हिस्सा अधिक मिलेगा-बाक़ी यचा हुआ धन, सब भाइयों के। बराबर मिलेगा।

जिन बहिनों का ज्याह नहीं हुआ उनके बिवाह के लिये हरेक भाई को अपने अपने हिस्से में से चौथाई हिस्सा अवश्य देना चाहिये। न देने वाला भाई पतित होता है।

पौत्र (लंडके का लड़का) श्रीर दौहित्र (लंडकी का लड़का) में कुछ भी भेद नहीं है।

टूरी नॉव में चढ़ कर पार उतरने में जो दुर्गति होती है. कुपुत्री (कपूतों) से परलोक वासियों को उसी तरह कए भोगना पड़ता है।

पति ने श्रपने जीवन काल में जो गहने श्रपने स्त्री के लिये बनदा दिये हैं।, पति के मर जाने पर, कोई उन्हें नहीं वटा सकता। उनको लेने वाला पतित होता है।

#### . ', ७-जुआ

पॉसा द्यादि के खेल को "जुद्या" कहते हैं और घोड़े मेढे आदि पशुस्रों द्वारा वाजी बद कर, जो खेल होता है-उसे "समा-ह्रय" कहते हैं। राजा अपने राज्य में, ये दोनों कर्म रोके। ये दोनों कर्म राजाओं के नाश का कारण होते हैं।

जुत्रा श्रीर समाह्वय खुलंखुल्ला चोरी है। इसलिये इन्हें रोंकने में राजा की सदा तत्पर रहना चाहिये।

जो श्रादमी स्वयं जुशा खेलता, या दूसरों की खिलाता है श्रीर जो समाह्मय स्वयं करता है, वा दूसरों से कराता है, राजा उसके श्रपराध की विचार कर, या तो उसके हाथ कटवा ले, या उसे मरवा डाले।

राजा जुवारी, धूर्त, कूर, पाखगडी और नियम विरुद्ध काम करने वाले और शराबी मनुष्यों को नगर में न बसा कर, बाहर निकाल दे।

ये सव छिपे हुए चोर हैं—जो भलेमानसी को सताया करते हैं।

जुत्रा खेलना बड़ा वुरा काम है। इसके खेलने से वैर बढता है। इसलिये जो बुद्धिमान हैं-वे हॅसी में भी कभी जुत्रा न खेलें।

छिपके चा खुलंखुल्ला जो लोग छुत्रा खेलते हैं, राजा उन्हें दराड दे।

राजा को चाहिये कि राज्य की रहा श्रीर उसके बढ़ाने वाले कामों को सदा करता रहे। क्योंकि कामों को श्रारम्भ करने वाले ही को लदमी मिलती है।

असल में, सत्ययुग, त्रेता, द्वापर, श्रीर कलियुग—राजा के बर्ताव पर दिके है। श्रसल में राजा ही का दूसरा नाम युग है।

जब राजा प्रजा की उन्नति की श्रोर से हाथ खींच कर, से रहता है, तभी कलियुग लगता है। जब जाग कर भी काम नहीं करता, तब द्वापर युग श्रारम्भ होता है। जब कर्मा करने को तैयार होता है, तब नेता-युग समभा जाता है श्रीर जब शासानुसार

वर्ताव करता हुआ राजा विचरता है, तब सत्य-युग बरतने लगता है।

#### व्राह्मण महिमा

जिन ब्राह्मणीं के कोध करने पर श्रद्धि को सर्ब-भद्मी वनना पड़ा; जिन्होंने समुद्र का जल पीने योग्य न रखा; जिन्होंने चन्द्रमा को द्या-रोग से पीड़ित कर, फिर पूरा किया; उन ब्राह्मणों को कुद्ध कर, कीन नष्ट न होगा!

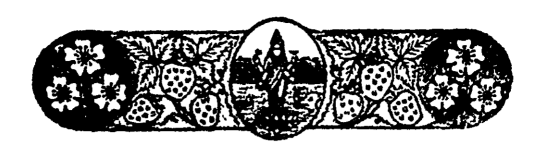
जो स्वर्गीदि-लोक श्रौर लोक-वालों की रचना कर सकते हैं, जो कुद्ध होने पर देवताश्रों को श्रदेवता कर सकते हैं, उन श्रह्मणों को कुद्ध कर के भला किसकी बढ़ती हो सकती है!

चाहे संस्कार-युक्त हो, चाहे श्रसस्कार-युक्त हो, जैसे श्रम्न महत् देवता है, वैसे ही ब्राह्मण चाहे विद्वान् हो वा श्रविद्वान्. वह भी महा देवता स्वरूप है।

वेद के जानने वाले ब्राह्मण, चित्रय श्रौर वैश्य की सेवा टहल करना ही श्रद्ध का परम-सुक्त कारी धर्म्म है।

साफ़ रहने वाला, ऊँची जाति की सेवा करने वाला, मीठी वात बोलने वाला, श्रहङ्कार रहित और नित्य ब्राह्मणों के श्राश्रित रहने वाला शूद्र, धीरे धीरे श्रेष्ठ जातित्व को पाता है।





## दसवां अध्याय



#### १-जन्म से वर्ण-व्यवस्था

ब्राह्मण, सत्रिय श्रीर वैश्य को चाहिये कि अपना अपना धर्म करते हुए, विद्या पढ़े। केवल ब्राह्मण ही पढ़ाने का श्रिषकारी है। सत्रिय श्रीर वैश्य नहीं। शास्त्रकारों ने यही निर्ण्य कर रखा है।

ब्राह्मणों को चाहिये कि शास्त्रानुसार चारों वर्णी के जीवन-निर्वाह के उपाय जानें श्रीर उनको बतावें। साथ ही श्राप भी शास्त्र में कहे हुए कर्म्म करें।

उपनयनसंस्कार हाने से ब्राह्मण, स्त्रिय और वैश्य को ''द्विज" कहते हैं। उपनयन संस्कार रहित श्रद्ध ''द्विज" नहीं है। ब्राह्मण, स्त्रिय, वैश्य, श्रद्ध, ये चार ही वर्ण हैं। पाँचवाँ वर्ण नहीं है।

निज विवाहिता स्त्री में ब्राह्मण के द्वारा उत्पन्न सन्तान ब्राह्मण, चित्रय के द्वारा चित्रय, वैश्य के द्वारा वैश्य और श्रद्ध के द्वारा श्रद्ध उत्पन्न होता है। अविवाहिता और दुसरे वर्ण की स्त्री की कोख से उत्पन्न हुए सन्तान के। वर्ण-सङ्गर (दोग्ना) कहते हैं।

#### २-अन्य जातियों के कर्म

निपाद जाति का काम मछलों मारना है, बहेलियों का काम चिडियाँ आदि मारना है, सूत-जाति का कर्म रथ हाँकना, अम्बर्ध का चिकित्सा करना, वेदेह का अन्तःपुर (रनवास) की रसवाली करना और मागध-जाति का काम व्यापार करना है।

चन, उम्र और पुक्तस-जाति वालों का काम बिलों में बसने बाले जीवों की मारना है। धिग्वण (चमार) जाति का काम चमड़े की चीज़ें बनाना, और वेण जाति का काम करताल मृदन्न वजाना है।

ये सब जातियाँ श्रपना श्रपना काम करती हुई, चैत्ववृक्ष के नले, पर्वत की तलहरी, मरघर श्रीर उप-बनों में रहें।

चागड़ाल और श्वपच जाति के लोगों की गाँव के बाहर 'वसाना चाहिये। इनके गधे और कुत्ते ही धन हैं। मुदीं के कपड़े पहिनना, फूटे बर्तन में खाना, लोहे के गहने पहिनना और एक जगह न रह कर सब ठीर घूमना इनका नित्य का कर्म्य है।

सत्करमीं को करते समय इनको देखना भी न चाहिये इन्हें अन्न देना हो तो नौकर के हाथ फूटे वर्तन में भिजवादे। अनार्थ्यता, निदुरता और वध कार्थ्य करना—ये काम नीचों के हैं।

#### ३-चारो वर्णीं के संक्षिप्त कम्म

हिंसा न करना, सत्य बोलना, श्रन्याय से किसी का धन न छीनना; पश्चित्र रहना, इन्द्रियों की श्रपने वश में रखना-ये कर्म चारों वर्ण वालों के हैं। १ २ ३ ४ ५ े ६

पढ़ना, पढ़ाना यक्न करना, कराना, दान देना, श्रौर लेना—
ये छः काम ब्राह्मणीं के हैं।

इन छः कम्में में से तीन कम्में से ब्राह्मण अपनी जीविका चलावे। अर्थात् यश्र करा कर, पढ़ा कर और वान ले कर।

स्त्रिय को पढ़ना, यह करना और दान देना ही बतलाया गया है। पढ़ाना, यह कराना और दान लेना, स्त्रिय के लिये मना है।

वैश्य भी सत्रिय की तरह न तो पढावे, न यक्ष करावे और न दान ले। सत्रिय और वैश्य की जीविका के उपाय अलग अलग है।

चित्रयों को हथियार चला कर और वैश्यों की ब्यापार कर के गाब बैंल पाल कर, और खेती कर के, जीविका चलानी चाहिये।

वैरी को युद्ध में जीतना और युद्ध से न भागना—ये जत्रय के स्वाभाविक धर्म हैं। राजा वैश्यों को हथियार से रज्ञा करे और इसके लिये उनसे उचित कर ले।

श्द्र की जीविका तीनों वर्णें। की सेवा से चलती है।

### १-आपद् धर्म

श्रापद्-काल में ब्राह्मण के लिये जैसी जीविका कही है, चित्रिय विषद्-प्रस्त होने पर उसी तरह जीविका निभावे, पर सदा के लिये विष्र-वृत्ति धारण न करे। विपद्-प्रस्त ब्राह्मण, सब लोगों से दान ले सकता है, ब्राह्मण स्वभाव ही से जल और अग्नि की तरह पवित्र है। ख्रापद्-काल में निन्दित को यक कराने पढ़ाने और दान लेने से भी वे अपवित्र नहीं हो सकते।

भूख के मारे यदि प्राण निकलते हैं।, ता ब्राह्मण नीच का भी श्रुष्ठ ले सकता है।

यह पाप होम और जप करने से छूट जाता है।





## ग्यारहवाँ अध्याय

#### २-दान-विधान

धर्म भिन् क स्नातक ब्राह्मण नौ तरह के होते हैं अर्थात्—

- (१)-सन्तान के लिये विवाह की इच्छा वाले।
- (२)---यह करने के श्रिभलाषी।
- (३)-रास्ता चलने वाले।
- (४)—गुरु के भोजन वस्त्र के लिये जिन्हें धन की श्रावश्य-कता पड़ती है।
- (५)—माता के भोजन वस्त्र के लिये धन चाहने वाले।
- (६)-पिता के निर्वाह के लिये धन की चाहना करने वाले।
- (७)--पढ़ने वाले।
- ( = )--रोगी।
- (8)—सर्वस्व द्विणा युक्त विश्वजित यह करने वाले। असल में दान के यथार्थ पात्र ये ही ब्राह्मण हैं। राजा की चाहिये कि यथा-याग्य रहा और यह की द्विणा इन ब्राह्मणों को दे।

मनुष्य को चाहिये, कि पहिले अपने दुः की और भूखे कुटुम्बियों का पालन पोषण करे। जो अपने घर वालों के दुः की छोड़ कर, बाहर वालों के खिलाता पिलाता और बढ़ाता पहिनाता है-वह दान नहीं करता। देखने में भला होने पर भी परि-णाम उसका अच्छा नहीं होता।

ं जो मनुष्य पालने येग्य स्त्री पुत्रादि का पालन न कर के परलोक सुधारने के लिये दुसरों की दान देता है-उसे दोनें। होकों में (इस लोक और परलोक में) दुःस्त्र भोगना पड़ता है।

जो पुरुष हु॰टों से थन छीन कर साधुश्रों का देता है वह मानों नाव वन कर, उन दोनों का संसार-रूपी समुद्र के पार उतार देता है।

्यह्न करने वाले के धन की ज्ञानी लोग देवस्व (अञ्झाधन) सम्भते हैं और जो कभी यह नहीं करता, उसके धन की राज्ञसों का धन जान कर, न लेने येग्य समभते हैं।

#### २-ब्रह्म-बल

धरमं ज्ञानने वाला ब्राह्मण किसी वर्ण वाले के दुष्ट कर्म की किरियाद न करे। वह अपने ब्रह्म-बल ही से दुष्ट की दुष्ट कर्म का फल चक्कावे।

राज-बल और ब्रह्म-बल के बीच-ब्रह्म ही श्रेष्ट है। इसलिये ब्राह्मण केर अपने ही से दुष्ट का दण्ड देना चाहिये।

ं ब्राह्मण अथर्ष-वेद की अङ्गिरसी अृति का पढ़ कर, शत्रु का शाप से नष्ट करे। ब्राह्मण का घचन ही उसका शख है।

#### ३-प्रायश्चित्त और पापों के फल

अनजाने किया हुआ पाप वेद पढ़ने से दूर होता है, पर जानवूस कर किये हुए पापों के अलग अलग प्रायश्चि हैं।

जो पापी जानवूभ कर, प्रायश्चित्त नहीं करता, उसे साधु की सङ्गत न करनी चाहिये।

सोना चुराने वाले के नाख़ून चुरे होते हैं। जो शराब पीता है, उसका दॉत काले होते हैं। ब्राह्मण मारने वाले को सयी रोग होता है श्रौर गुठ पत्नी के साथ खोटा काम करने से शरीर का चाम विगड़ जाता है।

ज्ञाल खोर को पीनक (नाक से दुर्गन्ध का आना) की बीमारी होती है। भृष्ठ मूठ निन्दा करने वाले के मुँह में बास आने लगती है। धन के चुराने वाले का कोई अङ्ग ट्रूट जाता है, या कम होता है और जो नाज में मिलाबट कर के वेचता है, उसके अधिक अङ्ग होते हैं।

श्रित्र चुराने वाले की श्रिप्त मन्द् एड़ जाती है श्रीर गुरु के विना सिखाये दूसरे का पाठ सुन कर, पढ़ने वाला पुरुष गूंगा होता है। कपडा चुराने वालों के सफ़ेद केढ़ हो जाती है श्रीर जो घोड़ा चुराता है वह लक्षडा होता है।

दीपक चुराने वाला अन्धा, दोपक बुकाने बाला काना-जीवें के मारने वाले की तरह तरह की बीमारियाँ होती हैं और जो पराई स्त्री के साथ खेटा काम करता है-उसका शरीर बादों से मोटा पड जाता है। १-ब्रह्म-हत्या. २-मदिरा पान, ३-ब्राह्मण का सोना चुराना ४-गुरु -पत्नी के साथ खोटा काम ब्रोर ५-इन पापियों के साथ एक वर्ष तक रहना-इन पाँचों के। महा-पातक कहते हैं।

श्रपनी बड़ाई करने के लिये डीगें हाँकना (श्रथीत् भूठ बोलना) राजा से दूसरों की चुग़ली खाना श्रीर गुरु का भूठे समाचार सुनाना-ये भी "ब्रह्म-इत्या" के बरावर हैं।

श्रभ्यास न कर के ब्राह्मण का वेद भूल जाना; वेद की निन्दा करना, भूठी गवाही देना, मित्र-बंध. श्रनस्त्रानी वस्तुश्रों का खाना —ये छुः काम मिद्राणान करने के वराबर है।

किसी की घरोहर के। हड़प जाना मनुष्य, घोडा, चाँदी, पृथिवी, हीरा श्रीर रत्नों का चुराना 'सोने" की चोरी के समान हैं।

सगी वहिन, कुमारी, चाग्डालिन, सखा और मित्र की भाग्यों के साथ खोटा काम करना, 'गुरु-पत्नी" के साथ खोटा काम करने के चरावर है। ब्रह्म-हत्यारे का पाप छुड़ाने के लिये, कुटी बना कर और भीख माँग कर, वारह वर्ष वन में रहना चाहिये और वह आदमी की खोपड़ी हाथ में सदा लिये रहे, जिससे लोगों का उसका ब्रह्म-हत्यारा होना मालूम हो जाय।

अगर कोई द्विज जान वृज कर, मदिरा पी ले, तो उसे इस पाप को छुड़ाने के लिये—मदिरा को खूब तपा कर, गर्भ करना चाहिये। जब मदिरा श्रच्छी तरह खौलने लगे, तव उसे पीये। इस मदिरा से यदि उसका शरीर जल जाय तो समसे कि मदिरा-पान का प्रायश्चित हो गयाक।

<sup>\*</sup> देखो अ० ११ का ६१ वाँ श्लोक।

मदिरा श्रंश्र का मल है। मल की पाप कहते हैं। इसलिये हिजातियों की शराब न पीना चाहिये।

जिसके शरीर में बैठा हुआ वहा एक बार भी मद्य से भींगता है, उसका व्राह्मणुख जाता रहता है और वह श्रुद्ध के समान हो जाता है।

सोना चुराने का पाप राजा से दएड पाने पर जाता रहता है। ब्राह्मण इस पाप की तपस्या करके भी हटा सकता है।

जो गुरु-पत्नी के साथ खोटा काम करने के पाप का प्राय-श्चित्त करना चाहे, तो उसे एक लोहे की स्त्री बनवा कर, उसे तपाना चाहिये। जब वह गर्म हो कर लाल सुर्क हो जाय, तब उसमें वह पापी चिपट जाय। उसके साथ तब तक चिपटा रहे जब तक प्राण निकल न जाँय। प्राण निकलने ही मे इस पाप से खुटकारा मिलता है।

यालकों को मारने वाला, कृतझ (किये की मेंटने वाला) शरण श्राये की मारने वाला श्रीर स्त्री की मारने वाला, यदि विधिवत् प्रायश्चित करके शुद्ध भी हो जाँय तो भी इनके साध किसी तरह का व्यवहार न रखना चाहिये।

शान का बढ़ाना, ब्राह्मणों की; रक्षा करना, चत्रियों की, खेती व्यापार श्रीर पशु-पालन वैश्यों की तपस्या है। श्रुद्रों का तप सेवा करना है।

#### १-तपस्या का फल

जो न पूरे होने याग्य काम हैं-चे तपोबल से पूरे होते हैं। शरीर मन और चचन से लोग जो पाप करते हैं. तपस्वी अपने तपोबल से उसे शोध नष्ट कर देते हैं। तपस्या से पाप-रहित ब्राह्मणों के यक्ष का हिन ले कर, देवता उन्हें मनमाना फल देते हैं।

सब लोकों के प्रभु ब्रह्मा ने तपोवल ही से इस शास्त्र के। रचा है। तपस्था कर के ही ऋषियों ने वेदों के। पाया है।

ंजैसे अग्नि में पलक मान्ते, तिनके और घास जल भुन कर, राख हो जाते हैं, वैसे ही ज्ञान की अग्नि में सारे पाप जल भुन कर, राख हो जाते हैं,।

#### ५-वेद-माहात्म्य

जिस प्रकार यहाँ का राजा श्रश्वमेध सब पापाँ का नाशक है, वैसे ही "श्रवमर्षण-स्कण्क का पाठ सब पापों का नाश करने बाला है।

अगर ब्राह्मण को वेद का पूरा पूरा श्वान है, तो वह वेद के सहारे तीनों लोकों के। भस्म करने और जहाँ तहाँ भोजन करने से भी पापी नहीं होता।

ध्यान लगा कर ऋक्. यज्ज और साम वेद की संहिता का पाठ करने से, ब्राह्मण सब पापों से खूट जाता है।

जैसे तालाब में डेला फॅकने से वह तुरन्त डूब जाता है. वैसे ही सारे पाप तीनों वेदों के पाठ में डूब जाते हैं।

सब वेदों का आदि तीन श्रहार वाला श्रों (श्र+ड+म) भो वेद है। जो पुरुष भली भाँति इसे जानता है वह, "वेदवित् शर्थात् वेदों का जानने वाला कहलाता है।

<sup>#</sup> यह वेद के एक विशेष मंत्र का नाम है।



## बारहवाँ अध्याय

### १-कर्मयोग का निर्णयः

शरीर, मन और वचन से जो अब्छे बुरे कर्मा किये जाते है-उनके फल ही से मनुष्य की उत्तम, मध्यम और अधम-गति होती है।

मनुष्यों के। श्रच्छे बुरे कामों में लगाने वाला मन है।

श्रन्याय पूर्वक दूसरे का धन लेने की इच्छा, दूसरी का खुरा सोचना; श्रीर "परलोक नही है"—ऐसे विश्वास,—इन तीनों को "मानस-पाप" कहते हैं।

कठोर वचन बोलना, भूठ वोलना, पीठ पीछे बुराई करना, राजा प्रजा श्रथवा किसी विशेष नगर निवासी के बारे में ऊट पटाक गण्पें उड़ाना—ये चार वाणी के पाप हैं।

🗸 विना दिया हुआ धन लेना, हिंसा करना, पर स्त्री की सेवा

करना ये तीन शारीरिक पाप हैं।

प्रमन से किये हुए कमीं का मन से, वाणी का वाणी से और प्रारीत का काइका कहा भोगवाज प्रातीत को भोगवा प्रकृता है। शारीरिक पापों से मनुष्य मर कर, अगले जन्म में पेड़ की योनि में जम्मता है। वाणी के पापों का फल पत्नी और पशु बन कर, भोगना पड़ता है और मानसिक दोपों से मनुष्य की चाएडा-लादि नीच जाति में जन्मना पड़ता है।

पापी को मर कर, अगले जन्म में अपने पापी के फल भुग-तने के लिये दूसरा शरीर अवश्य धारण करना पड़ता है।

## २-गुण-निरूपण

महत्तत्व आतमा के सत्व, रज और तम तीन गुण हैं। इनमें जिस गुण की मात्रा जिसके शरीर में अधिक होती है-उसमें उसी गुण के अधिक लक्षण दिखलाई पड़ते हैं।

र्भस्तो-गुण से ज्ञान, रजो गुण से श्रज्ञान श्रौर तमो-गुण से रागद्वेष दिखलाई पड़ता है। ऐसा कोई भी शरीर-धारी नहीं है जिसके शरीर में, ये तीनों गुण विद्यमान न ही।

वेदाभ्यास, तपस्या, झान शौच, इन्द्रिय-संयम, धर्मानुष्ठान, श्रीर श्रात्म चिन्ता ; ये सब सतो-गुण के कार्य्य हैं।

फल पाने के लिये काम करना, धीरज छोड़ देगा, बुरे काम करना श्रीर विषय-वासना में डूच जाना-रजो-गुण के कार्य्य हैं।

सोना, अधीरता, क्रूरता, नास्तिकता, अनुचित काम करना माँगना और प्रमाद—ये तमोगुण के लक्षण हैं।

सत्व-गुणी मनुष्य मर कर देवता बनते हैं और जो रजो-गुणी हैं वे मनुष्य होते हैं। तमो-गुणियों को दूसरे जन्म में कीट आदि तिर्यक् योनि में जन्म लेना पड़ता है।

## ३-गुणों के भेट

१—तमो-गुण की अधम श्रेणी में-बृदाबि. कृमि, कीट मछली, साँप, कल्लप, पशु श्रोर सृग-सम्मिलित (शामिल) हैं।

२—जिन तमोगुणियों को मध्यम श्रेणी में जन्म लेना पहत है—ये ये हैं, हाथी, घोड़ा, निन्दित गृद, म्लेड्झ, सिंह, ध्याय मूत्रर।

३—तमो गुण की उत्तमश्रेणों में , चारण, पद्मी, क्रुजी आदमों राद्मस और पिशाच माने जाते हैं।

र—रजो गुणी की अधम अणी में, फल, मल, गट, शास वना कर पेट पालने वाले, जुयारी और शराबी समसे गये हैं।

२—राजा लोग, दाविय, राज-पुरोधित लहाकू, रजां-गुण की मध्यम श्रेणी में हैं।

३—रजो-गुण या उसम श्रेणी में गन्धर्य, गुहार, यह, रेप-वास, श्रप्सरा है।

रे—सत्व-गुण की द्यायम श्रेणी में वे है, नो नवस्वा, संध्यामी विम, विमानों में वंड कर, घूमने बाले, नदात्र श्रीर वैद्य हैं।

२—बन्न करने वालं, ऋषि, देव, नारे, वेद, वाल के बीगहरें यालं, पितर और साध्य, सस्य-गुण की मध्यम भेगी में भगके आते हैं।

३---वन्ध-गुल की उत्तम-गति में---व्रद्या, गरीचि आर्टि प्रजा-पति धम्मे, महत्त्वन्य और चन्नकः" गिने जाते हैं।

भाषती इन्द्रियों की भाषते यश्च म रक्षते से और भाषी सरदा सवरते के, सुकीं की भाषत गति विसर्ता है।

<sup>&</sup>quot; मांच्य के में। प्रशिक्ष लच्चों की कावल बहुते हैं।

## 8-कर्मानुसार योनि

ब्रह्म-इत्यारे की-कुत्ता, सुश्रर, गधा. ऊँट, बैल, वकरा, भेड़, स्ग, पत्ती, चाएडाल श्रीर पुकस की योनि में जन्म सेना पड़ता है।

ं कीड़े, मकोड़े, पतकें, मैला खाने वाले पद्मी और हिंसा करने वाले जीवों की योनि में उस ब्राह्मण को जन्म लेना पड़ता है, जो यराब पीता है।

चार ब्राह्मण का : मकडी, गिरगट, साँप, जलचारी (कछुवा, मगर, सुँस, श्रादि) श्रीर हिंसक पिशाच की येगि में जन्म लेगा पड़ता है।

'जो गुरु की पक्षी के साथ खेाटा काम करता है-उसे घास,
गुन्हे, तता, कथा मॉस खाने वाला और बुरे काम करने वालों
की यानि में सैकड़ों बार जन्म लेना पड़ता है।

जो जी में को मारता है, उसे कथा माँस काने वाला यनना पड़ता है और अनकानी चीज़ खाता है उसे कीड़े, चोर और आपस में एक दूसरे की खाने वाला होना पड़ता है। नीच जाति की की के साथ खोटा काम करने वाले को प्रेत योनि में जन्म लेना पड़ता है।

जो मणि, मोती, मूँगा श्रीर दूसरे रत खुराता है वह सुनार के घर जन्म लेता है।

श्रम चुराने वाला चूहा, काँसा चुराने वाला हँसः जल-चोर् मेंदक, शहद का चोर मक्ली या डाँस, दूध का चोर कौश्रा, रस का चोर कुत्ता श्रीर घी के चोर का नेवले की यानि में जन्म लेना पडता है। रेशमी वस्त्रों का चोर तीतर होता है। श्रलली के कपडे चुराने वाला मेंद्रक होता है। कपास का चुराने वाला सारस. गाय का चोर गोह श्रोर गुड का चुराने वाल वाग्युद पंत्री होता है।

जो सुगन्धित वस्तुश्रों को चुराता है, उसे छुद्धू दर बनना पड़ता है। साग पात चुराने वाला मार बनता है। बना हुश्रा भोजन चुराने वाला गीदड श्रीर कचा श्रन्न चुराने वाला शाल्यक (सेही) होता है।

जो श्राग चुराता है उसे वगला, जो सूप, मूसल श्रादि चुराता है उसे मकड़ी श्रीर रङ्गीन कपड़े चुराता है उसे चकोर बनना पड़ता है।

मृग और हाथी को चुराने से भेड़िया, घोड़ा चुराने से व्याघ्न, फल-मूल चुराने से वन्दर, स्त्री चुराने से रीछ, पानी चुराने से पपीहा, सवारियाँ चुराने से ऊँट और पश्चर्तों के चुराने से वकरा होना पड़ता है।

अगर स्त्रियाँ दूसरे की वस्तु चुरावें तो उन्हें भी ऊपर कही हुई, सब तरह की योनियाँ प्राप्त होती हैं। पर वे नर न हो कर भादा बन कर, जन्म लेती हैं।

यदि ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य और श्रुद्ध, श्रपने कर्म धर्म न करें—तो उन्हें नीच योनि में जन्म धारण कर, श्रपने वैरी का दास बनना पड़ ना है।

#### ,५-मुक्ति पाने के , उपाय

ं वेद पढ़ने, तपस्या करने, ज्ञान सञ्चित करने, इन्द्रियों की अपने वश में रखने, हिंसा न करने और गुरु की सेवा करने से मनुष्यों को मुक्ति (मोद्य) मिलती है।

उपर कहे मोल के साधनों में आत्मक्षान (अपने को पहि-चानना) ही सब से बढ़ कर है। यही सब विद्याओं का निचोड़ है। इसीसे मेज़ मिलती है। कम्म दो प्रकार के हैं १-"प्रवृत्त-कर्म" और २-" निवृत्त-कर्म "।

इस लोक तथा परलोक सम्बन्धी किसी कामना के। पूरा करने के लिये जो काम किया जाता है उसे "प्रवृत्त-कर्मण कहते हैं।

पर जान कर, जो निष्काम (कर्म का फल पाने की इच्छा छोड कर.) कर्म किया जाता है, उसे "निवृत्त-कर्म" कहते हैं।

प्रवृत्त-क्षम्मं करने से मनुष्य देवताश्चों के समान हो सकता है श्रौर निवृत्त-क्षम्मं करने से मनुष्य जीवन मरण के वन्त्रन से छूट कर मोत्त पाता है।

जो सब जीवधारियों में परमात्मा की देखता है और जिसे परमात्मा सर्व-जीव-मय व्हिललाई पड़ता है—वही मनुष्य मोत्त पाता है।

## ६-उपसंहार

इल मनुस्पृति में सब तरह के धर्म कहे गये हैं। पर जिन विशेष धर्मों का उल्लेख नहीं है-उनके वारे में यदि भगडा उठे, तो शिष्ट ब्राह्मण जो कहें, संशय छोड़कर, उसे ही धर्म. समभना चाहिये।

वे ब्राह्मण शिष्ट कहलाते हैं, जिन्होंने-विधि पूर्वक वेद् वेदाङ्ग श्रीर धर्म्म शास्त्रावि पढ़े हैं। या, जिस सभा में दस श्रथवा तीन से कम ब्राह्मण न हों उस सभा में धर्मा निर्णय हो, उसे ही धर्मा कहते हैं।

धर्म-सभा में, तीनों वेदो के जानने वाले, श्रनुमान प्रमाण में निपुण, तर्क में चतुर, निरुक्ति-कुशल श्रीर मानव धर्मशास्त्र जानने वाले दस गृहस्थ, ब्रह्मचारी श्रीर वाणप्रस्थ होने चाहिये।

मनु के पुत्र भृगु की कही हुई इस मनुस्मृति की पढ़ने वाले आचारवान होते और अभीष्ट गति की पाते हैं

क्ष इति 🎖

प० रामप्रसाद वाजपेयों के प्रबन्ध से कृष्ण प्रेस, प्रयाग में छुपी।